La Poignée de main

Pour un renouveau scolastique au XXle siecle



INTRODUCTION

Cet essai ouvre le dialogue sur une entreprise audacieuse : moderniser I'héritage
scolastique. L'objectif n’est pas un retour a une éventuelle période médiévale, mais une
réinvention de la méthode et de ses lumiéres ainsi que de ses intuitions profondes, pour
construire et présenter une quéte contemporaine de cohérence dans un monde qui semble
éclaté et fragmenté. Pour rappel, I'objectif de la scolastique médiévale n’était pas de découvrir
de nouvelles vérités, mais plutét d’expliquer, de systématiser et de défendre des opinions déja
données. C’'est un travail de clarification et de mise en cohérence de la pensée. C’'est sur cette

ambition, a la fois modeste et essentielle, que porte La poignée de main.

La Poignée de main est un essai délicat qui s’inscrit dans cette perspective en tentant
d’établir un dialogue entre des paradigmes a priori disjoints incarnés dans cet essai par un
corpus de textes provenant de deux éminents auteurs, René Guénon et Gilles Deleuze.
L'ambition de ce texte n’est pas d’établir de nouvelles vérités systémiques, mais plutot de
penser librement un systeme exploratoire : il procéde par tdtonnements, a travers une écriture
réflexive qui se construit au fil des lectures et des analyses : comme une enquéte visant a saisir
les points de convergence au sein d’une diversité apparente. La démarche, consciente de ses
limites, revendique une humilité au sein du domaine heuristique, et ne prétend pas résoudre les

tensions, mais éclairer certains points.

Ainsi, sans postuler I'existence d’une synthése totale, cet essai tente simplement de
rendre visibles des articulations possibles entre deux paradigmes, dans le cas présent, celui de
I'immanence et celui de la transcendance. Deux paradigmes, a priori, de sens épars, mais qui
peuvent se coOtoyer, a l'image d’une poignée de main, symbolisant autant une rencontre
provisoire qu’une reconnaissance mutuelle de leurs différences. Cette approche, a mi-chemin
entre 'essai philosophique et la recherche métaphysique, se distingue par son refus de tout
dogmatisme comme de tout renoncement a la primauté de la rationalité. Elle suggere que la
méthode scolastique, alternant foi et philosophie, dépouillée de ses présupposés historiques,
pourrait encore offrir une grille de lecture féconde pour une quéte d’unité afin de penser notre

condition intellectuelle et culturelle contemporaine fragmentée.



CHAPITRE 1:
LES DEUX RIVES - GUENON, DELEUZE, L'IMPOSSIBLE DIALOGUE ?

Il est judicieux, tout d’abord, de commencer par quelque fondamentaux et rappeler
guelques points essentiels. Tout d’abord, la non-dualité guénonienne EST transcendantale, elle
provient de I'idée fondamentale qu'il y a une présence, la présence d'une réalité supra sensible,
une réalité ultime, provenant d'une idée et plus précisément d’un principe essentielle et
primordiale, transcendant toute dualité possible. Guénon a l'intime conviction que I'ensemble
des traditions sacrées du monde entier a une seule et méme révélation premiere dont la cause
est divine. Cette intuition est alimenté par les multiples correspondances symboliques,
mythiques et rituels car c’est par cela méme que la tradition, le principe premier se dévoile au
travers des époques. On notera aussi que la postérité de la pensée guénonienne sur les
symboles universels trouve un écho, dans un registre radicalement différent, avec la
psychologie analytique de Carl Gustav Jung et sa théorie de l'inconscient collectif. Une
exploration de ce pont conceptuel, bien qu'elle dépasse le cadre de cette étude, s'avérerait
fructueuse pour donner une autre assise expérientielle du point de vue psychologique a la

métaphysique traditionnelle.

Pour René Guénon, en dépassant les oppositions qui sont pergues comme évidentes lors
de l'expérience terrestre, on peut accéder a une autre vérité unitaire liée a un Principe
Primordial, cela résulte d’un processus, d’'un cheminement, de ce que certain appel une quéte
spirituelle. L'influence de René Guénon est intimement liée au monde oriental, il sera tout au
long de son parcours trés influencé par la sagesse de I’hindouisme et de I'’Advaita Védanta® ainsi
que par l'islam et particulierement le soufisme puisqu’il finira sa vie sous le nom d’Abdel Wahed
Yahia. René Guénon est un pérennialiste, il est méme le fondateur de I'école de la Tradition,
c’est un véritable penseur de la Tradition primordial, cette derniére signifiant une unique vérité

premiere qui relie toutes les traditions sacré a une premiere révélation divine originale.

1 Advaita signifiant « non-deux » et Vé&danta, « I'aboutissement », cette pensée s’appuie sur la lecture des
Upanishad qui forment la base théorique de la religion hindoue et notamment dans le Shruti : « La connaissance
révélée »



En ce sens, il percoit trés to6t un synchrétisme théologique logé dans les différentes
religions et traditions. Mircea Eliade appuyera ce point de vue anthropologique selon lequel,
une réalité ultime des choses est bel et bien transmise par les symboles, les mythes et les rites
de nombreuses civilisations a travers le monde et depuis la nuit des temps. Et plus
particulierement, dans les courants ésotériques, la pratique religieuse étant essentiellement
éxotérique, car elle se base sur I'aspect social et moral et appartient plus a une sorte de folklore
dogmatique tandis que le domaine de I'épistémé, I'epistémologie, la véritable connaissance
métaphysique, se loge dans la partie ésotérique. Cette connaissance ne reléve pas uniguement
du domaine du rationalisme mais, selon Guénon, est bien plus proche de [lintuition
intellectuelle, qui, pour l'auteur, est supra-sensorielle. Guénon est considéré trés souvent
comme un orientaliste dans la mesure ou il fut un grand transmetteur des doctrines orientales

en occident.

Dans une tout autre spheére, la philosophie occidentale s'est, quand a elle, construite et
élaborée majoritairement a partir de la Gréce antique avec une totale réappropriation de la
pensée hellénique a la Renaissance aprés un millénaire de scolastique bien entendu ; cette
derniére étant de nos jours quelgque peu marginalisée. Guénon dénoncera le manque

d’ouverture de I'occident ainsi que sa volonté hégémonique :

Les occidentaux, parce que leur propre civilisation ne remonte en effet guére au-dela de
I’époque gréco-romaine et en dérive a peu prés entierement, sont portés a s’imaginer qu’il a dd
en étre de méme partout, et ils ont peine a concevoir I'existence de civilisations trés différentes
et d’origine beaucoup plus ancienne ; on pourrait dire qu’ils sont, intellectuellement, incapable
de franchir la méditerranée. Du reste, I’habitude de parler de « la civilisation », d’une fagon
absolue, contribue encore a entretenir ce préjugé : « la civilisation », ainsi entendue et supposée
unique, est quelque chose qui n’a jamais existé : en réalité, il y a toujours eu et il y a encore « des
civilisations ». La civilisation occidentale, avec ses caractéres spéciaux, est simplement une

civilisation parmi d’autres, et ce qu’on appelle pompeusement « I’évolution de la civilisation »



n’est rien de plus que le développement de cette civilisation particuliere depuis ses origines

relativement récentes ?

La pensée occidentale domine et Guénon lui reproche sa pensée autocentrée. Il est bon
de préciser qu’en occident, au-dela de I'héritage grecque précédemment cité, il y a
effectivement une influence romaine du point de vue institutionnelle ainsi que dans une
certaine conception de I'état puis enfin, une influence judéo-chrétienne sur le plan du dogme
religieux et moral. Et c’est dans ce climat que nos deux penseurs évoluent au départ. Il est
intéressant de préciser que Gilles Deleuze en déconstruisant la méthode philosophigue de son
époque s'inscrit dans le mouvement des postmodernistes la ou Guenon critiquait justement les
modernes. Cela ne retire en rien a I'étiquette péjorative que Guénon applique a la philosophie
occidentale lorsqu’il critique I'avénement de cette philosophie dite profane qui est selon lui,
seulement un point de vue profane de notre réalité, peut-étre est ce important de le souligner
car nos deux penseurs ne vont pas épousé de la méme facon le modeéle occidental, I'un s’en

éloignera, l'autre I'épousera.

L'autre, c’est Gilles Deleuze et Gilles Deleuze est un philosophe qui pense la philosophie.
Le philosophe est selon lui celui qui créé des concepts. Et c’est avec Felix Guattari,
psychanalyste et philosophe, qu’il développera les concepts du rhizome et du plan
d’immanence qu’il nomme aussi plan de matiére en référence a Bergson3. (D’ailleurs pour
Deleuze, Henri Bergson est le penseur qui a su réapprendre a voir le monde comme un champ
immanent de différences, de durées et de devenirs en mettant de coté toute transcendance
possible). La « non dualité » deleuzienne dont on suggere I'existence pour le moment, cette fois

ne se situe pas sur le plan transcendantal mais plutét sur une remise en question des systemes

2 GUENON René, Introduction générale & I’étude des doctrines hindoues, Ed Véga, Paris, 1930, p.21

3 0On notera que la pensée de Gilles Deleuze est trés influencé par la pensé d’Henri Bergson, il serait d’ailleurs
intéressant de relevé le point de vue bergsonien dans le domaine immanent du point de vue d’un potentiel
dépassement des oppositions. Dans Matiere et mémoire, Bergson précise qu’il n'y a pas d’autre réalité que la
notre, que tout se tiens dans un seul et méme mouvement, une seule réalité qu’il nomme I’élan vital. Rappelons
gue la méthode centrale des Bergson est basée sur I'intuition. Il ne s’agit pas d’un sentiment vague mais bien d’un
effort de la pensée pour se placer a 'intérieur méme de la durée d’une altérité et ainsi accéder a la quéte de la
saisie d’un absolu, de saisir les différences dans la nature.

5



dualistes, des oppositions, au sein du plan immanent ou du plan de matiere. Ceci est le résultat
d’une déconstruction des objections binaires (bien/mal, fini/infini, sujet/objet, etc.) Puisque
selon le philosophe, la pensée doit étre dans une perpétuelle dynamique au sein de concepts en
mouvement, sans frontiere rigide, sans catégorisation ; d'ou I'analogie au rhizome, forme de
pensée déterritorialisée ou la réalité est percue comme un tout interconnecté sans hiérarchie et

sans séparation stricte. Deleuze le définit comme ceci :

Le « principe de connexion et d'hétérogénéité » implique que le rhizome se forme par
liaisons d'éléments hétérogénes sans qu'un ordre préalable assigne des places a chaque

élément : « [...] n'importe quel point d'un rhizome peut étre connecté & un autre, et doit |'étre.*

Le rhizome est une structure qui évolue en permanence, sans niveaux, sans hiérarchie et
dans toutes les directions horizontales. L’horizontalité de sa pensée sera mise en avant dans cet
essai. Le rhizome est un réseau de liens horizontaux au sein d'une immanence radicale percue
immédiatement dans l'expérience de la vie elle-méme sur un plan, le plan de matiére
bergsonien. Le principe n'est donc plus transcendantal, mais provient bien de I'intérieur, d’un en
soi, au sein de I'expérience de la vie, du temps, de la mémoire et de la matiere. Deleuze cherche

ainsi a rassembler au sein d’'un méme plan des concepts a priori disjoint :

Deleuze commence le chapitre (2 du livre Qu’est ce que la philosophie ?) en soulignant
que les concepts, considérés en soi-méme, constituent des objets disjoints, fragmentaires,
impossibles d’harmoniser: c’est-a-dire, on ne peut pas former avec eux un « puzzle », ou les
piéces se correspondraient parfaitement les uns aux autres. Cependant, et malgré cette
condition, dit I'auteur, la philosophie leur présente comme une totalité, non fragmentée,
cohérente et, au contraire de la science, illimitée. Autrement dit, pour elle, ils sont un «
Omnitudo », un « Un-Tout ». Mais comment peut-on expliquer cette contradiction entre le «

statut ontologique », disons, du concept, selon Deleuze, et leur (re)présentation philosophique?

4 DELEUZE Gilles et GUATTARI Felix, Milles Plateaux, Ed de minuit, Paris, 1980, p.13

6



La réponse du philosophe est la suivante: les concepts sont devenus des objets cohérents entre

eux grdce a l'existence de ce qu'il appellera le « plan d'immanence » ou « planoméne » °

Le plan d'immanence héritier des recherches bergsoniennes, est une réponse idéelle du
philosophe face aux dilemmes des multiples concepts qui viennent a nous, d’emblée, de
maniére décousu. En ce sens, Deleuze arrive a la conclusion d’un tout en devenir, unis et
cohérent, mais qui ne peut trouver sa cohérence qu’une fois unifié dans la prise de conscience

de ce plan d’immanence, de ce plan de matiére aux propriétés rhizomatiques et horizontales :

Le Tout c’est I"Ouvert, c’est ce qui change, le devenir est altération, changement
qualitatif, le temps et le devenir, le temps réel c’est le devenir. Mais tout cela on ne sait pas bien
comment, on n’a rien la-dessus. Je dis que mes trois types d’images et bien plus : mon plan
d’immanence, mon ensemble d’images- mouvement qui se spécifie en trois types d’images,
convergent indirectement vers - appelez cela un Tout, un Devenir, un Temps dont il est la coupe

mobile.b

Pour René Guénon, c’est autre chose, il y a des degrés d'existences provenant toutes du
méme Principe. Selon le penseur orientaliste tout ce qui existe est I’émanation ou la
manifestation de I'Un Ultime, y compris tout ce qui provient de I'étre et de sa conscience.
Guénon prétend que tout est lié dans le monde manifesté, Tout est Un’, bien que I'existence
comporte une multiplicité de degrés, d'ou la dénomination et I'élaboration de la théorie

guénonienne des états multiples de I'étre.

Pour le métaphysicien, il y a de maniére sous-jacente un monde non-manifesté et Infini,
immuable et permanent. Il est important de préciser qu’il y a I'Etre, qui est I'unité en tant que
principe méme de la manifestation et de toutes les possibilités de cette méme manifestation

dans I'Etre : c’est ce que I'on nomme I’existence. Puis, il y a le non-&tre contenant tout le champ

5 ARRIOLA Jonathan consulté sur https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-
deleuze.html [21/09/25]

6 DELEUZE Gilles, consulté sur https://www.webdeleuze.com/textes/76 [07/10/25]

7 Référence directe a I’'Ellam Onru, texte mystique se terminant par : La vérité est « je suis Brahman »

7


https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-deleuze.html
https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-deleuze.html
https://www.webdeleuze.com/textes/76

de tout les possibles, qui regroupe tout les états de la non-manifestation. Et la réalisation
spirituelle ne peut se faire qu’en prenant conscience de sa propre condition « d’étre » manifesté
et de son lien avec le domaine du non-manifesté. Par exemple, une individualité humaine n’est
gu’un état transitoire du principe d’existence et le manifesté tire toute sa réalité du domaine du
non-manifesté. Le domaine du non-manifesté permet de penser |'unicité de I’existence car tout
est lié dans ce monde des possibles, non-manifesté. Ce qui mene a la conclusion qu’il y a la
possibilité d’atteindre une réalisation spirituelle, c'est-a-dire : la découverte d’une non-dualité
du Principe émanant de 'unité de I'Etre dans le monde manifesté et la découverte de ce méme
Principe non-manifesté, dans l'unicité de I'existence. En ce sens, les états multiples de I'étre
désigne a la fois, I’évolution de I'Etre au sein de sa propre existence ainsi que sa réalisation
spirituelle car il est important de préciser que tout ce qui existe dans le monde transitoire
manifesté et contenu de maniére permanente dans le monde non-manifesté le tout relié au

Principe premier.

Métaphysiquement, la manifestation ne peut-étre envisagée que dans sa dépendance a
I’égard du Principe Supréme, et a titre de simple « support » pour s’élever a la Connaissance
transcendante, ou encore, si 'on prend les chose en sens inverse, a titre d’application de la
Vérité principielle ; dans tous les cas, il ne faut voir, dans ce qui s’y rapporte, rien de plus qu’une
sorte d’ «illustration » destinée a rendre plus aisée la compréhension du non-manifesté, objet
essentiel de la métaphysique, et a permettre ainsi, comme nous le disions en interprétant la

dénomination des Upanishad, d’approche de la Connaissance par excellence®

La multiplicité est I'une des caractéristiques propres du monde phénoménal, bien
gu'illusoire car provenant de I'Unité, elle se présente toutefois d’emblée a nous, sous forme de
multiples, d'une multiplicité. C'est toute la question de I'étre et du multiple, du non-étre et de

I'immuable, a savoir, la question fondamentale de I'un et du multiple.

Pour Gilles Deleuze, la multiplicité est une maniere de concevoir le monde manifesté qui

n'est autre qu’un ensemble ou des ensembles de singularités et de relations multiples, le tout

8 GUENON René, L’homme et son devenir selon le véddnta, Ed Dervy, Paris, 2021, p.25

8



inscrit dans une dynamique, un devenir qui ne fige rien et ne permet pas de fixer des systémes

de catégorisation. C’'est la que réside I'essence d’un fonctionnement rhizomatique.

Pour Deleuze et Guenon, il y a donc une dimension commune, tout du moins une vision
commune, la vision d'un monde complexe, interconnecté, sans séparation distincte, qui se situe
au-dela des oppositions et se résous autour d’un principe d’unité. La différence de leurs pensées
se situe sur le plan paradigmatique : nous avons devant nous, une « non-dualité »
transcendantale et orientaliste faisant face a une sorte de « dépassement des oppositions »
dynamique et immanente, occidentale. La non-dualité deleuzienne s’ils ont peut I'exprimer
ainsi, est vue comme une grille, une regle de lecture afin de favoriser aussi les pensées
relationnelles et rend les oppositions fluides entre elles. Pour Guénon, la non-dualité est un
rapport direct a une unité supra-sensorielle que l'on peut percevoir qu'au bout d'un
cheminement initiatique et dans un exercice de contemplation et non d’action. Il est préférable
de précisez que pour Deleuze, la théorie non-duelle couramment admise ne peut étre percue de
la méme facon. Deleuze érige une critique des systéemes dualistes et définit dans le cogito
cartésien l'origine de nombreux dualismes (ame/corps, passion/action, etc.) car selon le Gilles
Deleuze, I'acte de penser scinde le sujet en deux. Dans le fameux « Je pense, donc je suis », il y a
un sujet de I'énonciation (le sujet qui énonce) et un sujet de I'énoncé (le sujet dont on parle).

Deleuze éclairci ce point dans un cours donné le 26 mars 1973 :

Or tous les dualismes de Descartes, méme passion et action, dépendent étroitement de
cette opération du cogito qui a consisté a rapporter les énoncés a un sujet de I'énonciation, qui
des lors, va cliver le sujet en deux : sujet de I'énoncé, sujet de I'énonciation, ce qui se trouvera
par exemple au niveau cartésien en sujet de I'énoncé qui renvoie finalement a I'union de I'éme et
du corps, et sujet de I'énonciation qui renvoie a la substance pensante. Quand je dis que, d'une
certaine maniere, la psychanalyse, c'est bien la derniére héritiére du cartésianisme, c'est parce
que, méme a regarder le cogito, c'est trés curieux a quel point c'est un appareil cedipien, un
appareil cedipien sublimé. Il n'y a qu'une forme de pensée, c'est la méme chose : on ne peut
penser que de maniére moniste ou pluraliste. Le seul ennemi c'est deux. Le monisme et le

pluralisme c'est la méme chose parce que, d'une certaine maniere, il me semble que toute

9



opposition, méme toutes possibilités d'oppositions entre I'un et le multiple ... C'est que la source
du dualisme, c'est précisément 'opposition entre quelque chose qui peut étre affirmé. Pour faire
la suppression de I'opposition entre I'un et le multiple, ¢a on I'a vu la derniére fois, elle se fait a
partir du moment ot un et multiple cessent d'étre des adjectifs pour faire place au substantif : il
n'y a que des multiplicités. C'est a dire quand le substantif « multiplicités » prend la place de I'un,
du multiple [...] et @ ce moment la, un et multiple perdent absolument tout sens, en méme temps
que sujet de l'énonciation en sujet de I'énoncé. Il y a des multiplicités, ce qui implique

évidemment une théorie et une pratique des multiplicités.”

Selon lui, pour dépasser ces dualismes, le philosophe propose de remplacer la logique de
I'un contre le multiple par une pensée ontologique des multiplicités. Il ne s’agit donc plus de
principes opposés, mais I'enjeu est bien d’affirmer qu’il n’existe qu’une seule réalité. Il s’agit de
pointer du doigt et de faire ressortir UNE ontologie des multiplicités, ou la pensée n’a plus
comme tache de séparer mais bien de connecter les différences au sein d’un méme plan.

Deleuze nous dit :

La multiplicité est « [...] l'organisation propre du multiple en tant que tel, qui n'a

nullement besoin de I'unité pour former un systéme.*°

Il'y a bien chez ces deux auteurs le rejet d'une forme de dualisme et une recherche de
cohérence, voire d’unité méme si la notion d'unité chez Deleuze est beaucoup plus relative
comme nous le voyons dans cette citation sur la multiplicité mais je reviendrai sur ce point. Les
plans d'immanence (expérience sensible) et de transcendance (au-dela de I'expérience sensible)
sur lesquels opérent les deux auteurs, ce qui semble étre, une théorie non-duelle (toute
proportion gardée) au sein de ces deux paradigmes, de prime abord, semblent en opposition,

mais leurs frontiéres se retrouvent étre brouillées.

° DELEUZE Gilles Consulté sur https://www.webdeleuze.com/textes/166 [22/10/25]
10 DELEUZE Gilles, Différence et répétition, Ed PUF, Paris, 1968, p.236

10


https://www.webdeleuze.com/textes/166

Pour Guénon, c'est par l'acces au Principe d'Unité que se sous-tendent les deux plans : le
principe étant antérieur a toute expérience possible et vécue. Le plan immanent se retrouve
étre qu'une mise en conscience par 'lhomme évoluant dans ses divers états manifestés relié par

le Principe primordial transcendant :

Tous les principes ou éléments [...] qui sont décrits comme distincts, et qui le sont en
effet du point de vue individuel, ne le sont cependant qu’a ce point de vue seulement, et ne
constituent en réalité qu’autant de modalités manifesté de I'Esprit Universel (Atma). En d’autre
termes, bien qu’accidentels et contingents en tant que manifestés, ils sont I'expression de
certaines des possibilités essentielles d’Atma (celles qui, par leur nature propre, sont des
possibilités de manifestation) ; et ces possibilités, en principe et dans leur réalité profonde, ne
sont rien de distinct d’Atma. C’'est pourquoi on doit les considérer dans I'Universel (et non par
rapport aux étre individuels) comme étant véritablement Brahma méme, qui est « sans-
dualité », et hors duquel il n’est rien, ni manifesté ni non manifesté. [...] et que la manifestation
universelle tout entiere est rigoureusement nulle au regard de Son Infinité. [..] cette
irréciprocité de relation entraine la condamnation formelle du « panthéisme », ainsi que de tout

« immanentisme »'!

Pour Deleuze, I'immanence est liée a tout phénomene empirique et est inscrite dans le
monde manifesté : toute idée transcendante ou provenant du domaine transcendantal est mise
en doute et devient une affaire de théologie et non de philosophie. Pourtant Deleuze fonde ce
qu'il nomme un empirisme transcendantal. Pour lui, tout releve de l'expérience, mais cette
expérience est condition de possibilité de I'expérience elle-méme. Deleuze entreprend la
création d'un nouveau concept comme il se plait a le faire. Pourtant le rapport semble
impossible pour une vision dualiste. Le transcendantal selon Emmanuel Kant définit les
conditions de I'expérience, ce n'est pas I'expérience elle-méme et une philosophie qui se fonde
sur l'empirisme ne peut accéder et ne peut accepter des possibilités de connaissance

transcendantale. Il s’agit la de faire attention de ne pas confondre le terme transcendantal

11 GUENON René, L’homme et son devenir selon le védénta, Ed Dervy, Paris, 2021, p.89-90

11



kantien avec le domaine de la transcendance. Il est important d’éclaircir ce point. Qu'est-ce que
I'empirisme transcendantal Deleuzien? Ce concept se situe entre l'empirisme sensible et
I'idéalisme transcendantal, car un événement amenant une connaissance n'est jamais une
simple expérience sensible, ni une simple action d’une effectuation de la pensée. Entre le sentir
et le penser, se trouve l'idée. Le mot transcendantal n'a évidemment pas la méme définition
chez les deux auteurs, car I'un reprend le terme kantien (donc philosophique et occidentale) et

I'autre parle d’une Tradition orientaliste et vediste.

Cependant, on peut éclaircir un autre concept de la pensée deleuzienne. Lorsque
Deleuze développe le principe d'un plan d'immanence, il développe et conceptualise un lieu
pour la philosophie et pour la pensée. Il décerne et dédie aux concepts un terrain fertile ol les
concepts pourront danser sous forme de fractale ; il parle d'un plan, d'un horizon immuable au
cceur de la pensée. Il y a méme un horizon relatif qui s'éloigne lorsqu'on avance, mais il y a aussi
un horizon absolu qu'il nomme le plan d’‘immanence et ce dernier peut changer en fonction des

paradigmes philosophiques.

Au contraire de la pensée ordinaire, ou on exprime des opinions vagues, indéterminés,
etc., la pensée philosophique aspire a la consistance, a couper avec le chaos, en produisant un
systéeme de concepts qui ait une solide cohérence interne. Dans ce sens, I'art, la science, la
religion et la philosophie, en tant que ennemis du chaos auquel la pensée tombe assez souvent,
partagent la méme fonction. Cependant, la philosophie n’est pas une connaissance dans le sens
scientifique et elle ne cherche pas la vérité comme une « transcendance », comme fait la
religion. Selon Deleuze, il n’y a pas un « dehors » du plan d’immanence, soit I'expérience ou Dieu,
qui puisse fermer complétement I'aspiration a l'infini, en offrant une référence externe et
régulatrice de tous les rapports entre concepts. Au contraire, c’est la philosophie qui invente ses
propres conditions internes d’intelligibilité et ainsi elle n’échappe jamais d’un certain type de
circularité qui est le résultat de sa pure immanence. Ainsi comprise, la philosophie serait, d’apreés
Deleuze, plutét comme I’art, une discipline avec une autonomie créatrice. Par conséquent, il n’y
a non plus la possibilité d’un « critére général » qui puisse déterminer quel est la meilleur

« méthode » philosophique ou quel est le meilleur plan d’immanence. Ce qui va différencier un

12



systeme philosophique d’un autre, c’est sa capacité d’inventer des nouveaux concepts et
d’articuler des nouveaux probléemes, de instaurer de nouveaux plan d’immanence. L'image
dogmatique de la philosophie, selon laquelle elle devrait donner une réponse absolue, a partir de

principes auto-évidentes et auto-transparentes, doit étre abandonnée.*?

Deleuze voit la philosophie comme une génératrice de logiques autonomes, interne et
circulaire amputant le chaos d’un certain pouvoir. Il faut préciser qu’au cceur de ce plan
d’'immanence, il y a une région pré-philosophique, définie comme une sorte de chaos, par
I'absence de détermination ol les concepts a peine formés se composent et se décomposent a
vive allure, et la pensée a la recherche d'opinion va se structurer en solidifiant des concepts
encore a I’état embryonnaire. Le chaos d’ou émane le plan d’immanence n'est pas sans rappeler
le Big Bang d'oU provient la structure tellurique du systeme solaire. Méme s'il n'explique pas
d'ol provient ce chaos, Deleuze réfute toute forme de transcendance possible car dans ce cas

comme je I'ai précisé tout a I’'heure, cela devient une affaire théologique et non philosophique.

Pour résumer, selon Guénon tout découle d'une Unité primordiale'3, d'un Infini premier
d’un Principe transcendant tandis que pour Deleuze toute la sphére du monde manifesté ainsi
gue de la pensée découle d’un principe immanent ou d’un d'un plan d'immanence. Deleuze

parle méme d'un plan d'immanence feuilleté ou la pensée se déroule en concept.

Deleuze explique que la pluralité de plans d’immanence se tient a sa propre nature. « Le
plan d’immanence est feuilleté. » écrit-il. Mais qu’est-ce que ¢a veut dire ? Cela signifie que dans
une méme philosophie peuvent participer de différents plans d’immanence. Il est vrai que les
grands philosophes sont ceux qui instaurent un plan d’immanence ou la pensée se déroulent

(c’est ¢a justement ce qu’on veut dire quand on dit « il a pensé autrement ») mais il est vrai aussi

12 ARRIOLA Jonathan consulté sur https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-
deleuze.html [21/09/25]

13 Référence de nouveau a I’Ellam Onru, « Tout est Un », au-dela de ce texte, on peut aussi citer 'Unus Mundus
popularisé par Jung, avec cette idée d’une réalité unifiée, cette intuition qu’au-dela du monde changeant et
multiple que nous percevons, il existe un principe éternel et unique. On peut également citer le monde de la
volonté de Schopenhauer. La question sous jacente a ces visions du monde unifié étant, qu’est ce qui relie toute
chose entre-elle et qu’elle est I'origine ultime de I'existence ?

13


https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-deleuze.html
https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-deleuze.html

que dans une méme pensée on peut retrouver plusieurs philosophies, plusieurs plans
d’immanences. La raison qui explique ¢a ce que les plans d’immanences sont des entités qui se

recoupent: ils sont troués, nous dit Deleuze, ils se transpercent les uns aux autres.**

Mais Deleuze se pose toutefois la question de l'existence d'un plan d'immanence

premier, un plan d’immanence de tous les plans d’immanence :

Malgré les différences « géographiques » que les plans d’immanence peuvent avoir entre
eux, ils partagent la méme tendance génétique disons a essayer de « restaurer la
transcendance », méme d leur intérieur. A la fin du chapitre, (Dans le chapitre 2 du Qu’est que-ce
la philosophie ?) Deleuze se demandera : « est-ce qu’il y a un plan « meilleur », qui ne livrerait
pas 'immanence a Quelque chose = x, et qui ne mimerait plus rien de transcendant ? ».
Autrement dit, est-ce qu’il existe un plan d’immanence de tous les plans d’immanence, a savoir,
un plan d’immanence « pur », sans tomber dans la tentation de la transcendance ? Deleuze
parait répondre affirmativement a cette question : « LE plan d’‘immanence est a la fois ce qui
doit étre pensé, et ce qui ne peut pas étre pensé. Ce serait lui, le non-pensé dans la pensée. »
Plus en bas, Deleuze décrira « LE » plan d’immanence comme ce qui constitue « le plus intime de
la pensée », un « dehors absolu » ou « un dedans plus profond que tout monde intérieur » (43). Il
serait un plan de totale immanence. Le caractére impensable de « LE » plan d’immanence nous
fait penser qu’il s’agit d’une sorte de négativité qui se trouve au fonde méme de toute la pensée.
Etant donné que LE plan d’immanence est cette négativité impensable, ce que la philosophie
devrait faire serait de « montrer qu’il est la », c’est-a-dire, montrer la « possibilité de
I'impossible » . D’aprés Deleuze, c’était Spinoza, le « devenir-philosophe infini » ou aussi « Christ
des philosophes », qui a vraiment réussi a faire le « grand geste de la philosophie », qui consiste
a montrer le plan de tous les plans sans se donner au transcendant, « celui qui inspire le moins
d’illusions, de mauvais sentiments et de perceptions erronées [...] » . Pour Deleuze donc c’est en

ayant conscience de I'immanence absolue de la pensée, qu’on parvient a échapper a des illusions

14 ARRIOLA Jonathan consulté sur https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-
deleuze.html [21/09/25]

14


https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-deleuze.html
https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-deleuze.html

transcendantales. Reconnaitre qu’il n’y a pas de transcendance c’est, par conséquent, une forme

de « libération », peut-étre la plus haute libération a laquelle la philosophie puisse aspirer. 1°

En cela, il y a une frontiére faible entre l'idée d'une tradition Primordiale transcendantale
et I'idée d’un plan d'immanence pure et premier. Que ce critére intuitif soit pensé d’un dehors
ou d’un dedans, 'origine n’est-il pas la méme chose ou de méme nature ? C'est une question

auquel on ne peut répondre.

Deleuze met en garde, existe-t-il un plan d'immanence pure que |I'on peut discerner sans
tomber dans les tentations de la transcendance ? Il convient que, de ce plan d’immanence, des
concepts sont pensés et d'autres ne peuvent étre pensés, il y a une forme de négativité de la
pensée, une pensée impensable, un absolu insaisissable, un « dedans » plus profond que tout.
Dans les deux facons d'opérer chez ces penseurs, il y a un lien fort qui les unit. Au-dela des
oppositions évidentes, les deux abordent I'établissement d'une origine qui structure le réel, leur
conception bien que radicalement différente. L'un pronant l'immanence radicale et l'autre, la
transcendance pure, opére dans un schéma non duel a la quéte d'un noyau. Et tandis que
Guénon affirme l'existence d’'un domaine non-manifesté, Deleuze affirme I'existence d’un

domaine de la non-pensée.

1> ARRIOLA Jonathan consulté sur https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-
deleuze.html [21/09/25]

15


https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-deleuze.html
https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-deleuze.html

CHAPITRE 2:
LA RESISTANCE DES DEUX PARADIGMES

Ne faudrait-il donc pas dépasser maintenant cette opposition : immanence / transcendance ?

En attendant de pouvoir répondre, une chose est certaine, la partie heuristique ; la
découverte de ces deux auteurs est mue d'une forte capacité interprétative pour relier les
parties a un tout. Une totalité qui trouverait son origine de l'intérieur ou de I'extérieur au gré
d'une pensée occidentale ou d'une pensée orientale, les deux auteurs cherchent un
établissement : L'établissement d’une origine de I'ordre du monde et un principe organisateur.
Les deux ont peut-étre simplement éclairci de leur lumiére un seul et méme objet, un principe
premier, obscurci. Ce qui les relie également, c'est cette notion de réalisation de I'homme qui

passe par une compréhension du monde et la mise en conscience de celui-ci par celui-ci.

Pour Guénon, lorsque la voie initiatique arrive a son terme, I'homme réalise qu'il ne fait
gu'un avec tout, et c'est dans cette conscience d'étre au monde qu'il s'accomplit véritablement

unis avec le domaine du non-manifesté.

Pour Deleuze, il y a ce méme phénomene sous-jacent mais du point de vue
immanentiste ; en ce sens, il reprend la quéte spinozienne d'une recherche dans l'immanence
d’un plan de tous les plans ; sans illusion transcendantale. Chez Spinoza, Dieu est une substance
qui englobe I'univers, la nature et ses lois. Dieu est la cause immanente de tout ce qui existe, il
est la nature méme, c'est en cela que I'homme doit chercher a comprendre ses lois pour étre en
harmonie avec elle en remontant la chaine de causalité. La recherche de ces causes affranchi en

partie 'homme d’un certain déterminisme dans lequel il évolue :

Les hommes se trompent quand ils se croient libres ; cette opinion consiste en cela seul
qu’ils sont conscients de leurs actions et ignorants des causes par lesquelles ils sont

déterminés’e.

16 SPINOZA Baruch, Ethique, citation

16



Mais pour en revenir a la pensée de Deleuze et la rapprocher du systéeme de pensée
Guénonien, on peut déceler en conséquence I'importance de la prise de conscience qui est a
I'origine de la réalisation de I'homme mais elle ne tend pas a une quéte vers un principe
primordial. Pour Deleuze c'est en ayant conscience de lI'immanence absolue dans la pensée
gu'on accomplit I'une des plus hautes libérations de I'hnomme comme il est précisé plus haut :
Reconnaitre qu’il n’y a pas de transcendance c’est, par conséquent, une forme de « libération »,
peut-étre la plus haute libération a laquelle la philosophie puisse aspirer.'” Pour Spinoza, c'est
aussi dans une prise de conscience que I'homme s'accomplit ; c’est lorsque I'lhomme se rend
compte des chaines de causalité interne et externe a lui-méme, celle qui le détermine (et celle
dont nous n'avons pas encore conscience), puis celle de la nature. Dans tous les cas, il y a ce
phénomene de prise de conscience qui est une des clefs. Cette derniére est l'une des clés
fondamentales de I'accomplissement de soi quel que soit le point de vue immanent ou

transcendant.

Une évidence heuristique : Il y a aussi une autre certitude, c'est qu'a rebours de la
science, leurs capacités heuristiques opeérent comme par anticipation en attendant que la
science confirme ou infirme ce qui reléeve pour l'instant de I'indémontrable. L’étre humain est
une machine a interpréter et de ses interprétations du monde, du tout, il crée des systemes de
logique interne, comme un volcan en activité éjecterait de la lave en profusion sans qu'elle n'ait
le temps de se durcir, de s'acclimater pour devenir solide et espérer tendre vers une universalité
potentielle... Peut-étre manque-t-il a Guénon un processus de pensée, ou du moins, un
processus dialectique en rhizome de la pensée, mais peut-étre manque-t-il aussi a Deleuze,

I'idée de « croire » en son processus dialectique, I'idée d’une foi sous-jacente.?

Malgré la volonté des deux penseurs d'aller au-dela des oppositions vers une unité l'une
d'entre elles résiste : le couple immanent/transcendant. Car leur schéma s'inscrit toujours dans

I'un ou I'autre paradigme. Peut-on donc dépasser cette dualité ultime ?

17 ARRIOLA Jonathan consulté sur https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-
deleuze.html [21/09/25]

17


https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-deleuze.html
https://jonathanarriola.blogspot.com/2016/10/le-plan-dimmanence-selon-gilles-deleuze.html

Dépasser cette dualité, ce serait aussi dépasser les querelles entre philosophie
occidentale et philosophie orientale, entre la philosophie dite profane et la théologie et I’étude
du sacré. Il est bon d'imaginer une bonne poignée de main entre Gilles Deleuze et René
Guénon, sur une entente aussi éphémeére ou une reconnaissance aussi bréve soit-elle pour
tendre vers une unité et une cohésion non hiérarchique, entre philosophie et métaphysique,
entre le rationalisme et les suspicions supra-sensorielles, entre le domaine concret et la

spiritualité.

Avant de concevoir une clé de volte potentielle autour de cette dualité, j'aimerais
revenir sur l'idée d’unité deleuzienne. Sur cette unité qui n'est pas percue comme une finalité,
un achevement ou comme un retour a l'origine mais qui est percue comme quelque chose de
fluide en perpétuelle transformation depuis laquelle tout se mue, s’entrechoque et converge
sur un méme plan unitaire. L'unité est percue comme relative et non absolue comme le pense
Guénon. Et c'est justement par cette différence de plan, de paradigme que cela s'opere, Guénon
confine a I'harmonie cosmique, au réle du Kali Yuga, du cosmos, ou d’'une harmonie cosmique,
tandis que Deleuze se rapproche de la mécanique quantique avec cette idée d’un chaos pré-

philosophique qui se trouve étre le noyau de son plan d'immanence.

Gilles Deleuze crée des concepts et jongle avec, pour penser une réalité en mouvement.
L'unité relative ne peut étre percue comme cohérente que si I'on s'attarde sur cette notion de
plan d'immanence comme nous l'avons vu. Et le plan d'immanence pure est un espace ou tout
existe dans une relation de force et de devenir sans aucun cadre extérieur a ses relations, il est
feuilleté et circulaire. C’est la volonté de mettre en place I'idée d’une forme d'immanence
radicale. Avant de tenter de voir si une telle dualité si de tels paradigmes peuvent étre

dépassés, il serait bon de comprendre qu'avant toute chose tout est une question de hiérarchie.

Dans la vision guénonienne, I'immanence, qui se situe au cceur du monde manifesté, ne
peut se mouvoir qu'a la condition de l'existence de l'unité primordiale : autrement dit; la

condition d'existence du domaine immanent découle du principe transcendant. Pour Deleuze,

18



c'est I'inverse. L'immanence précede les suspicions transcendantes puisque c'est au sein du plan
d'immanence que jaillit les concepts de déité ainsi que tous leurs attributs, y compris tout
systéeme d'interprétation lié a des nuances d’illusions transcendantes. De ce point de vue, la
condition d'existence du domaine transcendant découle du principe immanent, mais dans les
deux cas, la dualité est maintenue et elle est présente malgré la volonté de ces deux auteurs de
dépasser les contradictions et les oppositions dualistes. La distinction entre le paradigme
immanent et transcendant est finalement liée a ce qui est percu immédiatement au cceur du

monde visible et la suspicion de ce qui peut-étre percu au-dela du monde visible.

Deux paradigmes se font face, se regardent et résistent : deux auteurs qui ont une
transmission du savoir particuliére, qui bien que se transmettant également par des écrits
different et il est important de le rappeler : I'un est professeur de philosophie a l'université de
Lyon (1964-1969) puis a Paris VIII (1969-1987), I'autre fonctionne de maitre a initié, avec a la
charge la transmission d'un savoir caché auquel le langage humain n'a presque pas accés. L'un
est dans la dialectique, I'autre dans l'initiatique. L'un est dans les concepts et les mots, |'autre
est dans I'expérience et I'innommable. L'un est dans I'horizontalité du plan d’immanence, une
sorte d’axe des abscisses lié au rhizome et a ses mouvements horizontaux, 'autre est dans la
verticalité cosmogonique et transcendantale, une sorte d’axe des ordonnées qui relie le divin a
I’'hnomme et 'homme au divin, le Principe primordiale a I'étre et dans I'étre. Pour en revenir a

Deleuze, I'abscisse est clairement justifiée :

En effet, I'ensemble des actions qui s’exprimaient sur le centre d’indétermination faisait
comme une espece de, organisait comme une espéce de milieu dont le centre d’indétermination
allait étre le centre - si bien que le monde s’incurvait et c’était ¢ca qui définissait I’horizon de la
perception. La perception n’était pas seulement un cadrage, elle était un cadrage prélevé sur un
horizon, et I'horizon n’était pas moins crée par la perception que le cadrage lui-méme, puisque le
plan d’immanence "avant" les images vivantes ne comportait pas, et n‘avait pas a comporter
d’horizon. Pas plus il ne comportait de verticales et d’horizontales, pas plus qu’il ne comportait
de droite et de gauche, il faut ajouter I’horizon a ces choses nouvelles, donc droite, gauche, haut
et bas etc. qui ne se sont formées qu’avec le refroidissement du plan d’immanence. Et en effet

19



comment définir un horizon sans un axe vertical dont on a vu précisément que le plan
d’immanence le refusait ? Alors il y avait une incurvation, et c’était encore un aspect de I'image-

perception.1®

Ainsi, bien que visant tous deux a dépasser le dualisme, Guénon et Deleuze semblent
enfermés dans un dualisme d'un ordre supérieur : celui de leurs paradigmes respectifs, rendant
toute conciliation directe impossible. C'est cette impossibilité méme qui appelle un troisieme

terme... Un troisieme axe...

18 DELEUZE Gilles, consulté sur https://www.webdeleuze.com/textes/76 [07/10/25]

20


https://www.webdeleuze.com/textes/76

CHAPITRE 3::
L'AXE MEDIATEUR, LE PONT HERMENEUTIQUE
GADAMER ET LA FUSION DES HORIZONS PARADIGMATIQUES

Mais comme tout axe d'abscisse (deleuzien) et ordonnée (guénonien), il y a un centre, il
y a un croisement et de ce croisement, il y a méme le départ d’un troisieme axe, celui que I'on
nomme I'axe des cotes lorsque I'on bascule en trois dimensions. A mes yeux, ce troisiéme axe
représente le systeme interprétatif, un imaginaire au service d'une cohésion afin que puisse
jaillir une vérité totalisante bien que subjective. Le point de départ d’une herméneutique du
tout, une volonté de dépasser I'opposition entre une immanence radicale et une transcendance
liée a un principe primordial nécessite une capacité réflexive qui va au-dela d'une réconciliation
des idées. Cela implique de considérer a la fois la nature de ces deux visions, de ces deux
paradigmes, en acceptant des possibilités de promiscuité dans une intégration dynamique tout
en restant attentif au temps, aux tensions et aux impossibilités que cela recouvre. Si on ne les
considére plus comme des opposés fixes mais comme des aspects complémentaires d'un méme
mouvement méta-philosophique au sein de I'étre, on peut envisager que cela puisse
correspondre a deux modalités réflexives d'un seul et méme étre suivant les contextes et son
héritage. L'immanence et la transcendance, pergues des lors comme deux modalités de I'étre,

se retrouvent unifiées dans |'étre et sa faculté d'expliquer son étre au monde...

Sur l'axe des coOtes précédemment cité, j'aimerais en conséquence désigner comme
médiateur Hans Georg Gadamer, et assigner I’herméneutique gadamérienne comme étant le
potentiel unificateur. Mais avant de m'avancer plus loin sur I'axe des cotes et la mise en relief
que celui-ci induit sur la capacité heuristique du sujet, j'aimerais d'abord m'attarder sur la
potentialité que cette fois, on puisse imaginer que l'immanence deleuzienne et la
transcendance guénonienne se passent complétement en dehors du sujet sous une certaine
forme de déterminisme. Admettons aussi un instant que leurs deux paradigmes se muent dans
un seul et méme principe dynamique actif ; auquel cas, il ne serait plus en opposition mais

contribuerait a un méme systeme dynamique ou l'un alimenterait I'autre en continu bien que

21



pour conceptualiser ce phénomene, il faut aussi lacher un peu de lest et quitter la radicalité de

nos deux auteurs précédemment cités.

On pourrait admettre que le modeéle transcendant, se déployant a travers le systéme
immanent et |'expérience humaine, serait un processus de I'évolution dans lequel le principe
transcendant se dévoile et se réalise progressivement. Evidemment cette vision est trés proche
de la pensée de Pierre Teilhard de Chardin, ol la conscience se déploie de la pierre jusqu'au
point Omega®® puis jusqu'a l'avénement de 'lhomme christique. Dans cette vision dynamique
cosmogonique et évolutive, presque vue comme une sorte de « darwinisme divin », 'homme
est une étape du processus de la révélation transcendante au sein du plan d'immanence. La
révélation de la source d'une sagesse sacrée, une sagesse qui serait manifestée dans chaque
culture, a travers les symboles et les rites comme nous I'avons précisé. Dans ce contexte, dans
cette spéculation, 'immanence pourrait étre vue comme l'impermanence de I'histoire, de
I'homme et de la culture ol chaque étre, chague moment, chaque religion, chaque priére ou
ceuvre d'art, serait une occasion de renouer avec le principe transcendant par l'interprétation
continue des signes et des processus de création transmis d’un individu a un autre. Bien sdr,
cette vision prend également sa source dans la croyance liée a un au-del3, la vision de 'homme
confronté a un au-dela, de la matiére, a un au-dela du monde manifesté, mais je trouve qu'ily a
un intérét de penser ce qui semble étre une opposition en les rendant complémentaires, I'une

de l'autre.

Par conséquent, au méme titre que la transcendance se dévoile progressivement a
travers I'horizon de I'expérience qui s’effectue sur le plan immanent, la transcendance pourrait
étre vue, non plus comme extérieur, immuable, mais bien comme |'un des principes immanents
en devenir, constitués par la volonté de l'espece humaine de justifier constamment des
événements, des choses, des caractéristiques, des coincidences manifestes (synchronicitiés
Jungiennes) des créations au sein des systémes d'interprétation générateurs de liens et de

conception. Il s'agit donc bien d'un dialogue perpétuel entre ces deux systemes dynamiques.

19 Le point ultime du développement de la complexité et de la conscience vers lequel I’'Univers se dirige.

22



Pour en revenir a notre réflexion, il semble bon de rappeler que, tout ceci souléve des questions
profondes sur la nature de |'étre, de la réalité et du sens, car chaque vision apporte son propre
systéme de justification de I'énigmatique existence. La réflexion et I'interprétation n'évoluent
pas de la méme maniére en fonction des systémes de croyance que |'on adopte et qui nous

environnent.

C'est en cela que l'apport dialectique réflexif d'Hans Georg Gadamer est précieux car
I'herméneutique philosophique valorise la compréhension qu’elle percoit comme un processus

de dialogue et d'histoire :

L'analytique heideggérienne de la temporalité du Dasein humain a montré de maniere
convaincante, selon moi, que comprendre n'est pas un mode de comportement du sujet parmi
d'autres, mais le mode d'étre du Dasein lui-méme. C'est dans ce sens que le concept
d'herméneutique est mis ici en ceuvre. Il désigne la motion fondamentale de I'existence, qui la

constitue dans sa finitude et dans son historicité.?°

Ce qui met en place un cadre pour I'établissement d'une médiation entre le plan
d'immanence deleuzien et la transcendance guénonienne. Sous le prisme gadamerien, les deux
doctrines qui paraissaient statiques deviennent des formes de compréhension du monde qui se
déploient dans le temps et dans des systémes interprétatifs. Dans ce cas, le principe primordial
transcendantal et le plan d’immanence sont deux faces d'un méme mouvement de la pensée
qui se cherche et se déploie dans un processus de quéte, un processus totalisant a la recherche
d'une cohérence pour justifier une totalité. L'interprétation ainsi mene a une logique que I'on
met en place pour élaborer la conception d'une vérité relative et de tout ce que le terme de
vérité induit comme problématique. Une vérité qui est elle-méme un processus, un
cheminement, une étape du mouvement dialectique. Car la vérité n'est pas toujours une réalité
indépendante et objective qui pourrait étre saisie par la raison et elle est souvent interprétée,

toujours en relation avec les expériences et les horizons culturels des individus qui veulent la

20 GADAMER Hans-Georg, Vérité et méthode, Ed. du Seuil, Paris, 1976, p.10

23



cerner, mélée au caractere contextuel historique de la compréhension, elle est toujours le fruit

de celui qui la suggéere. Gadamer prend comme point de départ, I'ceuvre d’art :

Les études qui suivent commencent, pour cette raison, par une critique de la conscience
esthétique, dans le dessein de défendre I'expérience de vérité qui nous est communiquée par
I'ceuvre d'art contre la théorie esthétique, qui se laisse restreindre par le concept de vérité tel
que le formule la science. Mais la présente étude ne se borne pas a justifier la vérité de l'art. Elle
entreprend plutét, partant de cette discussion initiale, de développer un concept de
connaissance et un concept de vérité qui correspondent a la totalité de notre expérience
herméneutique. Si dans l'expérience de I'art nous avons affaire a des vérités qui outrepassent
fondamentalement le domaine de la connaissance méthodologique, une situation semblable se
découvre pour l'ensemble des sciences humaines ; notre héritage historique sous toutes ses
formes y est sans doute érigé lui aussi en objet d'investigation; mais, en méme temps, il vient s'y

dire dans sa vérité.?!

La compréhension est une fusion des horizons, elle apporte une certaine vérité, logée
entre les préjugés, les expériences personnelles et ce pourquoi on veut la faire éclore, le mobile.
L’'herméneutique gadamérienne offre une perspective pour dépasser la dualité initiale du
couple transcendant/immanent en mobilisant ses concepts clés comme la fusion des horizons,
la médiation historico-langagiére et le dialogisme herméneutique. On peut dépasser cette
ultime dualité dans une certaine historicité de la compréhension, la vérité n'est ni fondée sur un
archétype transcendant ni sur une pure construction immanente mais semble émerger d'un
acte interprétatif qui se situe entre les deux. L’étre étant constituteur du sens. L’étre, étant lui-
méme, un événement de sens. Le principe transcendant et le plan immanent sont des horizons

de sens.

Toute présence finie a ses bornes. Le concept de situation se définit précisément par le

fait qu'elle représente un point de vue qui restreint les possibilités de la vision. C'est pourquoi le

21 GADAMER Hans-Georg, Vérité et méthode, Ed. du Seuil, Paris, 1976, p.10

24



concept d'horizon est essentiellement lié a celui de situation. L'horizon est le cercle visuel qui
embrasse et inclut tout ce qui est visible d'un point précis. Appliquant ce trait a la conscience
pensante, nous parlons d'étroitesse d'horizon, d'élargissement possible de I'horizon, d'ouverture
d'horizons nouveaux, etc. La langue philosophique depuis Nietzsche et Husserl a employé en
particulier ce mot pour caractériser par ce moyen la dépendance de la pensée a ses
déterminations finies et l'exigence de procéder par degrés pour élargir le cercle de sa
vision.L'homme dénué d'horizon est celui qui ne voit pas assez loin et, pour cette raison,
surestime ce qui lui est proche. Inversement, avoir de I'horizon signifie n'étre pas restreint au
plus proche mais pouvoir regarder au-dela. Quiconque a de I'horizon sait apprécier a sa juste
valeur la signification de toutes choses comprises dans cet horizon en fonction de leur proximité,
ou de leur distance, de leur grandeur ou de leur petitesse. De fagcon correspondante, élaborer la
situation herméneutique signifie acquérir | ‘horizon problématique approprié aux questions qui

se posent @ nous & propos de la tradition.??

Toutefois, |'opération proposée ici consiste en une réappropriation et un élargissement
du concept gadamérien. Chez Gadamer, la "fusion des horizons" décrit principalement le
processus par lequel l'interprete, situé dans son présent et son contexte, entre en dialogue avec
un texte ou une tradition du passé, fusionnant leurs horizons de sens respectifs pour générer
une nouvelle compréhension. L'ambition ici est d'appliquer cette logique non plus a la
dimension temporelle, mais a une opposition paradigmatique. Il s'agit de faire se rencontrer et
de faire "fusionner" non pas un horizon présent avec un horizon passé, mais I'horizon de
I'immanence radicale (celui de Deleuze) et I'horizon de la transcendance pure (celui de Guénon).
Nous postulons que ces deux paradigmes forment des "horizons de compréhension" tout aussi
fermés et tout aussi nécessaires I'un a lI'autre que ceux de I'histoire. Leur fusion ne produit pas
une synthése historique, mais une compréhension méta-philosophique capable de penser leur

complémentarité profonde par-dela leur antagonisme de surface.

22 GADAMER Hans-Georg, Vérité et méthode, Ed. du Seuil, Paris, 1976, p.143

25



Dans une acceptation de cette fusion des horizons élargie, les deux paradigmes
heuristiques ne s'opposent pas mais se co-constituent dans le dialogue infini des traditions? et
des créations de sens. Tout dialogue s'inscrit dans une histoire et le sentiment de I'absolu se
révele uniquement dans les processus de logique et d'interprétation de la capacité heuristique
du cerveau humain capable de cerner le phénomeéne intuitif également. Il n'y a donc plus
d’opposition car tout provient du sens, tout est le fruit du sens qui se trouve étre évalué comme

une dynamique entre le sujet ou les sujets et leurs horizons de compréhension.

La mobilité historique du Dasein humain est précisément caractérisée par le fait qu'elle
n'est pas purement et simplement liée a un point de vue, qu'elle n'est donc jamais délimitée par
un horizon vraiment clos. L'horizon, c'est bien plutét quelque chose ol nous pénétrons
progressivement et qui se déplace avec nous. Pour qui se meut, I'horizon se dérobe. De méme |
‘horizon du passé, dont vit toute vie humaine et qui est présent sous forme de tradition
transmise, est lui aussi toujours en mouvement. La conscience historique n'est pas la premiére a
mettre en mouvement ['horizon qui englobe tout. En elle ce mouvement a simplement pris
conscience de lui-méme. Si notre conscience historique se replace dans des horizons historiques,
cela ne signifie pas qu'elle s'évade dans des mondes étrangers sans rapport avec le notre. Au
contraire, tous ensembles ces mondes forment l'unique et vaste horizon intimement mobile qui,
au-dela des frontiéres du présent, embrasse la profondeur historique de la conscience que nous
prenons de nous-mémes. En réalité, c'est donc un seul horizon qui englobe tout ce que la

conscience historique contient. Le passé — le nétre comme celui des autres - vers lequel se

23 A |a différence de la conception guénonienne d'une Tradition sacrée et immuable, Gadamer développe une
approche radicalement historique et dynamique de la tradition. Celle-ci n'est pas pour lui un corpus doctrinal fixe,
mais bien un processus vivant de médiation entre le passé et le présent. Le concept central de « fusion des horizons
» (Horizontverschmelzung) décrit précisément comment, dans tout acte de compréhension, notre horizon présent
entre en dialogue avec I'horizon du passé pour créer un sens nouveau. Cette dynamique est rendue possible par
notre appartenance constitutive a la tradition, qui nous fournit des « préjugés légitimes » Les préjugés gadameriens
ne sont pas vu comme des idées recues a combattre, mais plutot comme les conditions préalables de toute
intelligence. Ainsi, loin d'étre un obstacle, la distance temporelle opére comme un filtre qui permet de distinguer
les préjugés féconds des autres. Ainsi, la tradition gadamérienne n'est pas un héritage a préserver intact, mais une
conversation a poursuivre, qui nous constitue fondamentalement.

26



tourne notre conscience historique contribue a former cet horizon mobile dont vit toujours toute

vie humaine, cet horizon qui la détermine comme provenance et transmission.?*

Et méme si notre encéphalogramme ne découvre pas une vérité, échoue ou parfois en
découvre plusieurs suivant ses schémas de logique interprétative, son héritage, sa culture et sa
capacité heuristique participe constamment a son insu au grand jeu de la signification. Celui-ci
étant toujours déja engagé dans |'histoire et dans le langage ainsi que dans sa grande capacité
abstractive ou toute dualité peut se dissoudre au sein méme de I'acte d'interpréter. Ce qui est
figé, immuable, transcendant et ce qui représente le devenir dynamique sur le plan immanent
sont indissociables car I'étre se réveéle uniquement comme produisant du sens et pour se
définir, et le fait d’advenir le sens ne se déploie que dans I'étre. Il y a une circularité ontologique
autour de I'étre et du sens. Etre et sens sont co-constituants, ce qui provoque I'échec des
modeles dualistes y compris le couple résistant immanence/transcendance. Il n'y a pas d'abord
I'étre puis le sens ou inversement, il y a une véritable co-naissance ol I'étre n'apparait qu'en se

signifiant et ou le sens ne se déploie que dans et par I'étre qui en est porteur.

24 GADAMER Hans-Georg, Vérité et méthode, Ed. du Seuil, Paris, 1976, p.145

27



CHAPITRE 4 :
L’ATELIER DU SENS : OU L"ETRE ET LE LANGAGE CO-NAISSENT

Mais tout ceci n'est rendu possible que par un événement, certainement I'une des plus
grandes merveilles de la vie terrestre, un mystére aussi prodigieux qu’inexplicable, c'est
I'émergence du langage et de la parole dans la gorge des hominidés. Phénomeéne si incroyable
gu'il a signé a jamais le destin de notre espece, transformant les sons en idées, les murmures en

civilisation et le souffle en une quéte de sens.

L'idée directrice des développements ultérieurs est que cette fusion d'horizons qui advient
dans la compréhension est I'ceuvre spécifique du langage. Savoir ce qu'est le langage est, il est
vrai, I'un des sujets les plus obscurs qui s'offrent a la réflexion humaine. L'élément langagier
(Sprachlichkeit) est d'une proximité inquiétante a notre pensée; il s'objective si peu dans son
actualisation qu'on peut dire de lui qu'i dissimule de lui-méme son étre propre. Pourtant notre
analyse de la pensée des sciences humaines nous a, a un tel point, rapprochés de cette obscurité
massive et envahissante que nous pouvons nous savoir déja confiés a la direction acquise par la
chose que nous recherchons. Nous tentons de nous approcher de cette essence obscure du

langage sur la base du dialogue que nous sommes.?®

Ainsi pour Gadamer, la compréhension, congue comme une « fusion d'horizons » comme
nous l'avons vu, est un événement qui se produit essentiellement dans et par le langage. Ce
dernier n'est pas un simple outil, mais I'élément méme de notre pensée, si familier et
insaisissable qu'il en devient obscur et se dérobe a l'analyse objective car il est intimement
proche de notre appréhension du monde. Cependant, notre réflexion sur les sciences humaines
nous a mis sur la piste de cette énigme : puisque notre étre est fondamentalement dialogique,
c'est en nous appuyant sur l'expérience du dialogue — cette structure ou la compréhension

advient — que nous pouvons approcher I'essence mystérieuse du langage. Ainsi, le chemin pour

25 GADAMER Hans-Georg, Vérité et méthode, Ed. du Seuil, Paris, 1976, p.225

28



savoir ce qu'est le langage est de reconnaitre que nous sommes toujours déja engagés dans le

"dialogue que nous sommes"

Au terme de cette investigation, I'entreprise d'un renouveau scolastique se révele non
pas comme un retour nostalgique, mais bel et bien comme une tentative audacieuse de
réactiver une méthode au service d'une quéte de cohérence. En confrontant les paradigmes a
priori inconciliables de René Guénon et de Gilles Deleuze, La Poignée de main a moins cherché a
résoudre leurs tensions qu'a en éclairer les points de friction et les étonnantes consonances. Le
dialogue entre la transcendance d'un Principe primordial et I'immanence radicale d'un plan de
matiere a fait apparaitre, par-dela leurs oppositions irréductibles, une commune aspiration a
dépasser le dualisme et a penser une certaine unité du réel. Le face-a-face entre la verticalité
initiatique guénonienne, qui ancre toute manifestation de I'étre dans un Non-Etre transcendant,
et I'horizontalité rhizomatique deleuzienne, qui se déploie sur un plan d'immanence ou tout est
connexion et devenir, semblait sceller un divorce définitif entre la métaphysique et la

philosophie, I'Orient et I'Occident, le sacré et le profane.

Pourtant, l'analyse a fait émerger des préoccupations partagées : la critique des
oppositions binaires, la recherche d'une libération par la prise de conscience et, surtout, la
désignation d'un insaisissable que Guénon nomme le Non-Manifesté et Deleuze le « non-pensé
de la pensée ». Cette similarité structurale pointe vers une limite commune de I'expérience

humaine, qu'elle soit vécue comme une quéte spirituelle ou comme une aventure conceptuelle.

C'est en reconnaissant cette limite que I'herméneutique de Hans-Georg Gadamer offre la
possibilité d'une « poignée de main » véritable. En situant I'émergence du sens dans la « fusion
des horizons », le dialogue et la médiation historico-langagiéere, elle propose de dépasser
l'ultime dualité, le couple immanence/transcendance. Deés lors, ces deux paradigmes ne sont
plus des descriptions rivales de la réalité, mais des horizons de sens co-constituants dans une

co-naissance. lIs deviennent les poles dynamiques d'un processus interprétatif infini, ou la vérité

29



n'est ni découverte dans un ciel intelligible ni construite ex-nihilo%®, mais advient dans l'acte

méme de la compréhension humaine.

26 En partant de rien, a partir de rien.

30



CHAPITRE 5:
LES CONTREFORTS - JUNG ET WEIL,
PILIERS D'UNE ANTHROPOLOGIE INTEGRATIVE

On pourrait, en guise d'ouverture investigatrice potentiellement suggérer plusieurs
autres modeles comme par exemple, la piste jungienne comme un nouvel horizon de recherche
qui viendrait dans ce contexte consolider et enrichir ce pont herméneutique gadamérien en lui
donnant une assise psychologique, peut-étre plus concréte. Si cette enquéte a tenté de méditer
sur l'opposition entre immanence et transcendance d’un point de vue métaphysique,
philosophique et herméneutique, une pleine réalisation de ce « renouveau scolastique », qui se
veut syncrétique, appellerait une investigation de son versant psychologique. Les travaux de
Carl Gustav Jung sur l'inconscient collectif et les archétypes offriraient ici un champ
d'exploration privilégié. En effet, I'archétype jungien se présente comme une structure a la fois,
transcendantale et immanente au sein de la psyché, une forme a priori et universelle qui ne se
révele que dans ses manifestations singulieres et historiques. Un renfort du pont entrepris par
I'herméneutique entre immanence et transcendance pourrait se situer dans la théorie des
archétypes jungiens en tant qu'ils sont a la fois transcendants : par leurs structures universelles,
intemporelles, organisatrices qui dépassent l'individu dans un inconscient collectif; Et
immanents puisqu'ils ne se manifestent et n‘ont de réalité que dans une expérience psychique
concréte a travers les images, les réves et les comportements. De plus, le processus
d'individuation proposé par Jung, avec l'archétype du Soi est compris comme une quéte de la

totalité psychique :

« Une partie de mon propre étre, de grandeur inconnue, y est certes incluse, mais je ne
peux pas, puisqu’elle est I'inconscient, en préciser les limites et I'extension. C’est pourquoi le Soi
est un concept limite dont les processus psychiques n’épuisent pas le contenu, a beaucoup pres.
27

»

La quéte du soi jungienne apparaitrait alors comme la traduction intérieure et

expérimentale de la réalisation métaphysique guénonienne et de la libération conceptuelle

27 JUNG Carl Gustav, Correspondance, Tome 4, Ed. Albin Michel, Paris, 1995, p. 20

31



deleuzienne. La psyché deviendrait cette fois, le théatre concret ou le Principe et le Plan du
rhizome peuvent potentiellement se rencontrer. Bien que cette piste doive étre abordée avec
prudence, notamment face aux objections que ne manqueraient de formuler nos deux auteurs
principaux, elle dessine I'horizon d'une anthropologie philosophique compléte, ou la « poignée
de main» ne serait plus seulement conceptuelle, métaphysique mais aussi existentielle

appuyant ainsi le point de vue herméneutique dans 'expérience psychique.

On pourrait également convoquer la pensée de Simone Weil comme seconde
investigation. Simone Weil, a la fois philosophe et mystique, pourrait intervenir en renfort du
pont herméneutique gadamérien avec une puissance singuliere, en incarnant cette fusion des
horizons dans I'expérience méme du sujet. En effet, sa distinction entre la « pesanteur », cette
force d'inertie, d'égo et de nécessité qui enchaine I'homme au plan d'immanence et, sur I'autre
versant, la « grace », cette visitation transcendante qui descend par « dé-création » de la
volonté propre opére la percée existentielle que la seule théorie peinait a accomplir. Weil
incarne existentiellement la "fusion des horizons". L'idée de "pesanteur" (immanence) et de

"grace" (transcendance) qui se rencontrent dans I'épreuve du sujet est extrémement puissante.

Il est d’ailleurs important de s’attarder sur ce concept de dé-création :

[C'est la ] réflexion consciente d'elle-méme - de lier le processus du défaire a celui de la
création. Ainsi arrive-t-on tout naturellement a la notion de cette dé-création qui désigne donc,
d'une fagon générale, I'élucidation de nos lectures théoriques et pratiques des choses en tout
domaine du vécu. [...] En effet, une description aussi proche et désillusionnante que possible de
nos perceptions montre que nos jugements font éclater le "Réel", a tout instant, en une infinité
de "textes" valorisés par nos désirs qui fournissent les motivations indispensables pour s'orienter
vers les objets singuliers a connaitre et @ employer comme moyens lors de nos actions. S. Weil
dépasse pourtant cette problématique phénoménologique générale de nos actes interprétatifs
grdce a une herméneutique métaphysique qui vise a préparer la disponibilité du sujet en vue
d'un accueil inconditionnel du sens méme du Vrai. Cette tension qui s'instaure alors entre le sujet
désirant et la révélation de la Vérité a attendre constitue la base de toute métaphorisation de

I'existence humaine a partir d'une conscience s'exprimant toujours gestuellement ou

32



intentionnellement et pour laquelle les signes, les symboles ainsi que les conceptualisations tant
individuels que culturels préfigurent une transcendance absente dans la mesure ol elle reste
cachée aux sens, sans cesser pour autant d'étre réelle en tant qu'Amour, Vérité et Beauté

absolus.?®

En elle, la verticalité guénonienne et I'horizontalité deleuzienne ne se contentent pas de
se faire face ; elles se rencontrent dynamigquement dans I'épreuve du réel, au sein du sujet. On
pourrait voir la « pesanteur » comme I'épaisseur méme du plan d'immanence, tandis que la «
grace » en serait la transfiguration par le vide. L'« attention », cette ascése de la pensée
dépossédée d'elle-méme, devient la pratique concréte de la « fusion des horizons »
gadamerienne, le lieu ol le sens advient dans la co-naissance de |'étre et du transcendant.
Notre condition phénoménologique nous place d'emblée dans un Réel éclaté en une infinité de
« textes » valorisés par nos désirs, une fragmentation que Deleuze cartographie avec précision
comme nous l'avons vu dans le jeu des concepts. Weil appuie cette herméneutique
gadamerienne par une herméneutique métaphysique visant non plus a utiliser le monde, mais a
préparer en nous une disponibilité a I'accueil du Vrai. Dans cette tension entre le sujet désirant
et la Vérité a attendre, les signes, qu'ils soient les concepts deleuziens ou les symboles
guénoniens deviennent des préfigurations d'une transcendance absente aux sens mais réelle
comme Amour et Vérité. Ainsi, la « poignée de main » a lieu dans la pratique du sujet qui, par
I'attention, traverse le multiple deleuzien sans s'y perdre, pour s'orienter vers ['Unité
guénonienne, réalisant que ces deux horizons que l'on peut fusionner sont des poles

indissociables d'une méme quéte de sens.

Si I'hnerméneutique philosophique de Hans-Georg Gadamer, par sa théorie de la fusion
des horizons, se présente comme le pont permettant de relier ces deux rives, ce pont ne tient
gue par la solidité de ses appuis. Il trouve ses deux contreforts dans des ceuvres qui, bien que
distinctes, explorent avec une méme radicalité les fondements de I'expérience humaine : celle

du psychiatre Carl Gustav Jung et celle de la philosophe Simone Weil. Le contrefort

28 Kithn Rolf. La Décréation. Annotations sur un néologisme philosophique, religieux et littéraire. In: Revue
d'histoire et de philosophie religieuses, 65e année n°1, Janvier-mars 1985. pp. 45-52.

33



psychologique de Jung apporte la profondeur des structures. Sa théorie de I'inconscient collectif
et des archétypes fournit le substrat commun, un lieu transhistorique et transpersonnelle ol
prennent racine les symboles et les mythes que I'herméneutique doit interpréter. Il décrit la
grammaire universelle de I'ame humaine qui rend le dialogue des horizons possible. En symétrie
et en complément, le contrefort métaphysique de Simone Weil en assure la tension et
I'orientation. Sa distinction entre la pesanteur et la grace, son exigence de dé-création et
d'attente, définissent la condition éthique et spirituelle du sujet interpréte. L'attention
weilienne est |'ascése qui purifie le regard, Weil dit : « étre rien pour étre a sa vraie place dans le
tout »%° Il s’agit de désencombrer le moi de ses désirs et le rendre capable de cet accueil
inconditionnel sans lequel la « révélation » de la Vérité — qu'elle soit de I'ordre du symbole

jungien, le Soi, ou du Principe guénonien — ne peut advenir.

On pourrait donc en guise d’ouverture, prétendre qu’ensemble, Jung et Weil soutiennent le
pont gadamérien en lui donnant le point de vue du sujet dans son expérience de vie : Jung en
révélant la structure profonde et partagée du sens qui circule ; Weil en exigeant la
transformation intérieure de celui qui le traverse. L'un offre la carte de I'ame, l'autre la
discipline du voyage. C'est sur ce double appui, a la fois structural et existentiel, que peut
s'opérer la fusion des horizons entre I'immanence la plus radicale et la transcendance la plus

pure.

2% WEIL Simone, La pesanteur et la grdce, Ed.Plon, Coll. Agora, Paris, 1991, p. 46

34



CONCLUSION :
LES PRINCIPES D'UNE SCOLASTIQUE CONTEMPORAINE

La Poignée de main, ou I'horizon d'une herméneutique unifiante.

Mais il est fort possible que la véritable clé de volte de cette médiation se trouve
finalement dans le langage, au sein de I'étre, au plus profond de lui, en lui, dans ce « dialogue
gue nous sommes ». C'est par lui que I'étre humain, cette « machine a interpréter », participe
au « grand jeu de la signification ». L'émergence de la parole, ce mystére fondateur, est
I'événement qui rend possible a la fois la révélation d'une Tradition primordiale et la création de
concepts philosophiques ainsi que le partage de connaissance autour de I'émergence des
symboles chargés de sens de l'inconscient. En derniére instance, |'opposition entre l'immanence
et la transcendance se dissout dans la circularité ontologique de I'étre et du sens : I'étre

n'apparait qu'en se signifiant, et le sens ne se déploie que par un étre qui en est le porteur.

Ainsi, le projet d'une scolastique modernisée trouve sa justification la plus profonde. Il
ne s'agit pas d'imposer une synthese totale et dogmatique, mais de cultiver une méthode de
clarification et de mise en cohérence qui accepte la fécondité des tensions. En instituant un
dialogue entre des horizons disjoints, cette méthode retrouve son ambition premiére : étre un
art de la liaison comme elle a tenté de le faire au moyen age, en prouvant que la rationalité
philosophique et la foi, pouvait se conjuguer et étre une discipline de la pensée qui, dans un
monde contemporain éclaté, continue de chercher, a travers le fracas des paradigmes, |'écho

d'une unité.

La poignée de main entre René Guénon et Gilles Deleuze, si provisoire et symbolique
soit-elle, n'est alors pas un aboutissement, mais l'amorce d'un cheminement toujours a
reprendre : celui d'une pensée assez humble pour reconnaitre ses limites, et assez audacieuse

pour croire qu'elles peuvent étre franchies dans I'acte méme de comprendre.

35



Pour I'avenement d’une scolastique contemporaine a partir de la « poignée de main »

L'entreprise d'un renouveau scolastique se révele aujourd'hui non comme un retour
archaique, mais bien comme une nécessité intellectuelle face a la fragmentation
contemporaine. Ce dialogue, cette poignée de main entre René Guénon et Gilles Deleuze aura
montré que la pensée peut affronter ses divisions les plus profondes sans renoncer a sa quéte
d'unité, c’est une ébauche d’une entreprise plus large. La confrontation entre la transcendance
d'un Principe primordial et I'immanence radicale du plan de matiere, loin de sceller un divorce
définitif entre métaphysique et philosophie, a fait émerger des préoccupations communes : le
dépassement des dualismes ou tout du moins, des oppositions apparentes, la recherche d'une
libération par la prise de conscience et surtout la reconnaissance d'un insaisissable fondamental
gue Guénon nomme le Non-Manifesté et Deleuze le « non-pensé dans la pensée », on pourrait

méme ajouter que Jung nomme en quelque sorte le non-conscient.

L'herméneutique de Hans-Georg Gadamer nous a offert le cadre permettant de
transformer cette opposition en dialogue fécond. En situant I'émergence du sens dans la «
fusion des horizons », elle a permis de comprendre I'immanence et la transcendance non
comme des descriptions rivales du réel, mais plutét comme des horizons de sens co-

constituants, dont la tension méme nourrit la pensée.

Les fondements d’une scolastique contemporaine trouveraient ainsi ses principes dans
plusieurs points éthiques. Tout d’abord, I'art de la clarification sans synthése totalisante, I'idée
n’étant pas de réduire les différences, mais les expliciter pour mieux comprendre et révéler des
articulations possibles. Ensuite, la reconnaissance de la tension productive, ce qui est lié a une
acceptation que les oppositions fondamentales (immanence/transcendance, raison/intuition,
tradition/création) sont le moteur méme d'une pensée bien vivante. On peut ajouter a cela, la
primauté de la méthode sur le dogme avec toujours cette idée de privilégier la démarche
interrogative, l'enquéte, la comparaison, la mise en perspective, sur toute affirmation

doctrinale. Et enfin, I'horizontalité du dialogue afin d’instaurer un espace ou les paradigmes les

36



plus éloignés peuvent se rencontrer sans hiérarchie préétablie, a I'image de la « poignée de

main » deleuzo-guénonienne.

L'apport et la proposition d’ouverture de Carl Gustav Jung esquisse un chantier
prometteur pour cette scolastique contemporaine renaissante. La psyché humaine, a travers
I'inconscient collectif et ses archétypes, apparait comme le lieu vivant ol la médiation entre
transcendance et immanence s'opére concrétement. Les archétypes fonctionnent comme ces «
structures transcendantales immanentes » que notre enquéte appelait : formes universelles qui
transcendent la conscience individuelle, mais ne se révélent que dans leurs manifestations
psychiques singuliéres. Le processus d'individuation devient ainsi la traduction existentielle de la
réalisation métaphysique et de la libération philosophique. Une scolastique contemporaine
aurait pour tache d'explorer systématiquement ces correspondances entre les structures de la
psyché et les catégories de la métaphysique et de la philosophie. Il s’agirait peut-étre de refaire
une poignée de main entre Jung et un autre. Il en est de méme pour la proposition d’ouverture
sur Weil, avec cette rigueur expérientielle de vie incarné dans I’épreuve du sujet. Simon Weil en
pointant du doigt la potentialité que la pesanteur du monde devienne le réceptacle silencieux
de la grace, montre que cette main tendue n’est pas seulement un geste symbolique entre deux

penseurs, mais la condition éthique d’une compréhension véritable.

Mais au cceur de cette scolastique contemporaine, c’est véritablement le langage qui est
reconnu comme |'atelier originaire et irréductible de la pensée, le milieu vivant ou celle-ci
advient a elle-méme dans son déploiement. Bien plus qu'un simple outil de communication, il
est la condition méme de possibilité de toute élaboration conceptuelle et de tout dialogue des
traditions ; c'est en son sein que s'opére le processus de compréhension que Gadamer nomme
la « fusion des horizons », que les concepts deleuziens se créent, se forment et se dissolvent et
gue les symboles guénoniens se transmettent avec toute leur charge de sens. La parole n'est
donc pas I'habit d'une pensée préexistante, mais le geste méme par lequel tous le sens émerge,
se noue et se transforme, faisant du langage le lieu de la médiation essentielle ou I'immanence

et la transcendance, la raison et l'intuition, le multiple et l'un, trouvent leur champ de

37



confrontation et de réconciliation dynamique, incarnant ainsi le travail toujours recommencé

d'une pensée en quéte de sa propre cohérence et de sa propre unité profonde.

Une scolastique contemporaine ne serait donc ni un systéeme clos ni une doctrine
nouvelle, mais une méthode ouverte de clarification et de mise en relation par le langage qui en
est son noyau véritable. Son programme pourrait s'articuler autour de I'étude des conditions
d'une pensée véritablement intégrative sans étre réductrice. Cette entreprise répond a
l'urgence de notre condition intellectuelle : dans un monde d'hyperspécialisation et de
fragmentation, elle offre la possibilité de penser a nouveau des liens, des correspondances, des

tolérances en quéte d’unités profondes derriére la diversité des expressions et des paradigmes.

La « poignée de main » entre Guénon et Deleuze, médiatisée par Gadamer, n'est alors
gue le premier geste d'une vaste entreprise de réconciliation intellectuelle. Elle inaugure une
scolastique contemporaine pour le XXle siecle : humble dans ses prétentions, audacieuse dans

ses questionnements, et résolument tournée vers l'unité qui n’est autre qu’un multiple du réel.

38



