Un naif chez les Natifs






Un naif chez les Natifs.






CHAPITRE 1:
Katy et La Gaspésie. (Territoire Micmac)
Jour 0 : 31 juillet 2024

Notre voyage démarre par une journée de trajectoire, de route et d’avancement
vers notre premiere grande étape, marquée par la rencontre avec le peuple Micmacs a
Listuguj. Ce matin, alors que nous venons d’arriver a Montréal, Katy nous a directement
emmenés au nord pour longer le fleuve Saint-Laurent. Nous apercevons de nombreux «
cottages » le long du fleuve. Mr.Schmoor nous fait remarquer que les balcons de ces
cottages munis tres souvent de rocking-chairs, bordent de tres prés les routes, on peut
donc s’interroger sur la véritable quiétude de ces lieux ... Cela lui rappelle les maisons
qu’il avait apercgues lors de son voyage en Nouvelle-Orléans. Peut-étre il y a-t-il un lien
avec l'architecture et la conquéte de l'ouest francaise acadienne et québécoise ? Nous
faisons halte a Saint-Jean Port-Joli. La devant nous, se dresse le Saint Laurent et la
plénitude qu’il nous impose, il fait tres lourd et nous sentons que cette pesanteur est le
signe précurseur d’'un orage qui approche. Marchant dans les alentours, j'ai fait fuir
quelques droles de papillons qui, a ma grande surprise, lors de leur envol, paniqués par
ma présence, produisent I'’équivalent du bruit d’'un battement d’ailes de bourdon ! Nous
sommes actuellement a La Pocatiere dans un motel ot nous allons passer la nuit. Nous
devons atteindre la communauté algonquienne des Micmacs sous deux jours pour
arriver a leur Pow wow. Nous mangeons perchés sur un de ces fameux balcons du
centre-ville de La Pocatiére (ou je regois ma premiere piqlire de moustique), une soupe
de carottes bien gotliteuse pour Mr.Schmoor et moi et une salade pour Katy. Au retour

dans le motel, je m’effondre de fatigue avant mes compagnons de route.
Jour 1: 1er Aofit

J’ai passé une nuit entrecoupée a de nombreuses reprises a cause du décalage
horaire. Au début de ma nuit, j’avais déja I'étrange impression d’avoir dormi I'intégralité
de mes huit heures de sommeil nécessaires alors qu'’il était a peine 2h du matin ! Mais

apres trois ou quatre réveils nocturnes, j’ai réussi a la finir, cette maudite nuit !

Nous voila repartis en route vers une boulangerie a Kamouraska, réputée pour sa

chocolaterie. Nous faisons une halte en bordure de mer, une brume s’installe soudain,



offrant devant nous un spectacle d'une ravissante beauté. Nous décidons donc de capter
I'instant avant de reprendre la route 132 vers le nord- ouest. J'effectue deux prises
sonores, l'une d’elle est significative car par-dela les bruits de la nature on distingue le
son d'un piano joué au loin, dans un de leurs cottages, c’est assez doux ! Prés de
SaintAndré, Mr.Schmoor nous quémande de faire demi-tour et il a bien eu raison !
Encore une fois la brume fait des siennes, offrant un second spectacle d’'une beauté
rétinienne inoubliable. On voit une ile sortir de I'épais cumulus qui sert d’horizon diffus !
Cette vision est troublante pour les terrestres que nous sommes, car il y a la une perte
de repéres totale. Mais le temps nous étant compté, nous devons reprendre la direction
de

Cacouna. Sur la route, nous faisons toutefois deux haltes, la premiére a Notre-Dame du
Portage, la beauté de I'église nous ayant interpellés. A coté de I'église se trouve une boite
a livres et je tombe sur un livre des plus notables : Comment vivre sous I'age de fer, sous
I'an fer, I'enfer ? Le fameux Kali Yuga que Guénon cite dans ses livres ! Cela fait
totalement sens avec ma venue sur ces terres, méme si évidemment la critique d’'un «
occident » est toute relative car je trouve ce terme désormais mal choisi, les natifs
d’Amérique étant des occidentaux du point de vue européen. En attendant de me
focaliser sur la dégradation et la perte du principe divin a I'age du kali yuga hindou, nous
prenons le temps de visiter I'église. Des chants religieux de style grégorien sont diffusés
par un haut-parleur au milieu du transept et rendent mélodiques les sons des
craquements de boiseries omniprésents, tout cela faisant office d’'une rythmique
désordonnée en fonction des pas des visiteurs. Par la suite, nous nous délectons d’'un
mets sucré a base de creme molle. La seconde halte se situe en la ville de Riviére-duLoup
pour effectuer quelques emplettes et faire le plein de victuailles. Nous devons nous
préparer pour la rencontre avec les Micmacs. Une fois arrivés a Cacouna, nous nous
arrétons dans une échoppe ou sont vendus des produits artisanaux de la communauté
Wolastoqiyik, des travaux de Malécites. Je peux constater des peintures sur plumes tout
a fait remarquables, j'ignore encore comment c’est possible ! Méme si une partie de la
boutique est clairement artisanale, une autre partie semble plus liée a des produits de
I'industrie. J’achete toutefois deux batons de sauge pour les rituels de purification, j'offre
I'un d’eux a Katy pour la remercier. Je précise tout ceci car pour moi, 'achat de ces petits
batons de sauge est indirectement mon premier contact avec les natifs du Canada.

Mr.Schmoor, apres avoir intrigué plusieurs personnes avec sa belle chevelure rousse,

4



achéte également quelques produits, cela permet d’étre solidaire avec la cause
autochtone. La démarche sociale est immense et 'enjeu est crucial, c’est la préservation
d’'une culture qui ne baisse pas les bras, malgré des décennies d’humiliations, de

souffrances et d’assimilation triviale et forcée...

Une fois nos achats terminés, nous parvenons a aller sur une partie du territoire
Malécites. Les moustiques nous assaillent... Cette partie de la réserve des natifs est
également une réserve naturelle pour une faune et une flore généreuse. La taille des
criquets est assez conséquente et leurs bruits trés intrigants. Mr.Schmoor a méme cru
que c’était le bruit d’'un cable électrique qui « claquait » au sol. Une fois arrivés a la
bordure de I'eau, au sommet d’une plaine garnie de coniféres, nous sommes de nouveau
face au lac Saint-Laurent. On se situe sur un point de vue qui sert de repére pour espérer
voir des Belugas. Malheureusement aucun d’entre eux ne se manifeste. Cependant, je
vois une toute autre surprise et pas des moindres : un beau pygargue venant importuner
les fréles goélands qui ont I'air de véritables nains a coté. C’est un symbole immense, car
bien avant d’étre 'oiseau emblématique des USA, il fut sacré, car considéré comme les
messagers spirituels entre les esprits et les étres terrestres, quel accueil ! Nous
apprenons certains éléments sur la communauté Malécite de Wolastoqiyik, cette
premiere nation fut reconnue en 1989. Et la présente réserve de Cacouna est la seule
communauté dans la province de Québec, les autres Malécites se situant au
NouveauBrunswick et au Maine. Les Wolastoqiyik se nourrissaient principalement de
cueillette et de rats musqués, « Kiwhos » leurs voisins Micmac les appelait d’ailleurs les
« mangeurs de rats musqués ». On y apprend également que la notion de quaternité est
trés importante pour les natifs. Jung l'avait déja précisé dans l'un de ses ouvrages,
«Psychologie et religion » en étudiant la cosmogonie des « indiens » d’Amérique du nord
pour défendre son point de vue sur une potentielle quaternité chrétienne par la suite.
Pour en revenir aux Malécites, la vie des premiéres nations tournait autour du chiffre
quatre, leurs vies étant ponctuées par des repéres vitaux, comme les quatre directions,
les quatre éléments et bien entendu les quatre saisons. Ces derniéres ayant une
signification importante comme chez de nombreux peuples autochtones, le printemps
étant la prise de conscience de son cheminement personnel (symbole du renouveau et
de I'impulsion, I'attention est sur les jeunes), 'été, le moment de réfléchir a qui 'on est

( la chaleur, la passion, l'intensité des expériences vécues et 'ouverture sur les autres),



I'automne, la prise de recul sur soi (la fin d'un cycle, la récolte, le fruit de ce qui a été, la
solidification des liens) puis I'hiver, l'introspection et la réflexion ( le moment ou les
choses sont en dormance, sous la neige, c’est la période des hommages aux ainés puis

aux ancétres).

Au retour de ce périple en réserve Malécite, nous apercevons, ce que Katy a
nommeé des faux « Inukshuk », des empilements de pierre construits en général par les
Inuits. Enfin, nous reprenons la route pour la ville de Rimouski, toujours dans le but
d’avancer vers la communauté Micmac. Mr.Schmoor veut boire une biére en terrasse a
Rimouski, ville assez grande, typiquement européenne ou l'aspect mercantile est
omniprésent. Mais les licences sont strictes concernant la consommation d’alcool en
terrasse. En conséquence, c’est donc des cocktails et des biéres sans alcool que nous
avons consommés ! Ensuite nous allons dans un cottage tout a fait typique de
I'esthétique environnante, I'intérieur nous rappelle une maison hantée surtout pour
Mr.Schmoor, qui n’arréte pas de faire allusion au film Amityville. Il fait d’ailleurs peur a

Katy en apparaissant soudainement au travers d'une fenétre de la cuisine. Nous

mangeons une salade, puis nous nous posons dans nos lits respectifs.
Jour 2 : 2 aoiit

La nuit a été courte encore pour moi. J'ai eu des difficultés a dormir au-dela de 4h
du matin, ce qui correspond en France a 10h du matin. Comme je me léve relativement
tot naturellement, il n’est pas étonnant que je ne dorme pas au-dela de ce maudit
horaire ! Peu importe, aprés un réveil en douceur pour mes deux compéres, nous
quittons Saint-Narcisse-de-Rimouski pour visiter le canyon des portes de 'enfer ! Cette
randonnée est somptueuse, la nature est bouleversante lorsque 'on se situe sur le pont
suspendu a 90m de hauteur, devant une telle immensité, c’est la nature qui pense a
notre place, nous ne sommes plus rien. Nous ne pouvons que nous taire, face a ce tissu
végétal infini ou la vie grouille. Je peux faire quelques prises de son, surtout celui de
I'eau. Mr.Schmoor appréhende ce paysage grandiose avec son drone. Au retour de la
randonnée, des grenouilles qui se rafraichissent dans les flaques, nous surprennent.
L'une d’entre elles, visiblement peu farouche, se laisse prendre en photo. Un peu plus
tard, une mouche a chevreuil, sorte de taon, se pose sur la jambe de Katy, il se laisse
capturer par mon objectif macro. Nous redescendons, et nous nous rendons a un autre
point, celui de la chute de 20m dite la chute du grand Sault, d’ou le fleuve prend son

6



courant. Les moustiques nous accueillent encore une fois tres bien... ils semblent étre de
plus en plus généreux avec nous ! Affamés et épuisés par cette randonnée, nous allons
reprendre des forces a Saint-Gabrielle de Rimouski, 1a ou nous attend une poutine

traditionnelle généreuse !

Ensuite, nous allons a Anqui. Du haut d'un belvédére, nous pouvons voir la chute
a Philomene, une cascade se jetant sans retenue au beau milieu d'une forét de coniferes.
Sur le chemin du retour, nous sympathisons avec une jeune fabricante de glaces qui
nous a expliqué la recette des créemes molles trempées. Nous rejoignons maintenant
Escuminac afin de poser une tente pour la nuit. Sur la route, c’est absolument
indescriptible, des foréts a perte de vue, une nature resplendissante, des paysages a
couper le souffle que nos objectifs technologiques peinent a retranscrire... Nous sommes
prés de Matapédia, cela semble un nom tout petit au milieu de cette immense forét. On
semble n’étre plus dans le monde anthropocéne des hommes mais bien celui de I'esprit
de la forét. Nous traversons des dizaines de kilomeétres sans voir autre chose que des
coniféres... Je n’avais jamais vécu c¢a. Nous arrivons enfin a atteindre le camping
d’Escuminac, aprés avoir installé nos tentes, toujours bien accueillis par les moustiques

qui ne sont pas avares de piqlres.

J’écris actuellement dans la voiture de Katy, qui nous emmeéne sur le territoire des
natifs Micmacs a Listuguj. D’ici quelques minutes, Mr.Schmoor et moi allons assister a
I'ouverture de notre premier Pow wow... La musique n’est pas du tout celle a laquelle je
m’attendais, il s’agit, en guise d’ouverture du Pow wow, de deux groupes Micmac de
reprise des standards du rock anglo-saxon, des Beatles, du Rolling Stone, etc. Les classes
dominantes ont bien fait leur travail culturellement! Nous nous sommes assis dans une
tribune en face de 'aréne dans laquelle demain, des danseurs vont montrer I'expression
de leur corps sur des tambours et des chants. Nous nous retrouvons a c6té d'un couple
de trentenaires. Lui, est québécois, elle, est chilienne. On sympathise avec eux et, a notre
grande surprise, la veille, ce jeune couple vient de vivre un événement extrémement «
ésotérique » dans la culture des natifs, a savoir, une danse du soleil ! On a recueilli de
leur part un descriptif assez détaillé que je vais tenter de vous relater. Dans un Sundance
comme dans un Pow wow, il n’y a pas de drogue, pas d’alcool et il y a la présence de ce
cercle, sorte d’arene autochtone que lI'on nomme d’ailleurs arena. C’est un rituel

extrémement important et fermé. Ils sont trente a quarante danseurs. La moitié des

7



danseurs sont des femmes et 'autre moitié des hommes. Les femmes portent des jupes
rouges qui leur arrivent jusqu’aux chevilles. Les hommes ont le buste nu et ont des
rubans avec des plumes en arriére puis parfois des batons de sauge sur I'avant du front,
soit deux comme des cornes, soit un, comme des narvals. Les mains des danseurs sont
également ornées de plumes qui les aident a diffuser les fumées de sauge et d’herbes,
mais aussi a se donner de I'air comme par des gestes de tendresse et de bienveillance les
uns envers les autres. Sur les avant-bras et les mains, il y a parfois des batons de sauge
qu'ils se redonnent, qu’ils s’échangent. Certains danseurs peuvent danser quasiment
quatre jours en jelinant, en récoltant simplement les gouttes de pluie pour s’abreuver
lorsqu’il pleut ! Les Micmacs coupent un arbre immense de la forét et 'emmeénent en
sacrifice au milieu du cercle, de cette sorte d’arene de danse. Les Micmacs se
badigeonnent de fumée de sauge et de cédre pour entrer dans le cercle. Il faut également
faire cet acte pour ressortir du cercle. Il y a huit tambours de main qui tapent un rythme
régulier pendant quatre jours. Les danseurs sont munis de petits sifflets stridents qu'ils
actionnent au gré de leurs intuitions, d’ailleurs on peut noter que beaucoup de leurs
danses et de leurs mouvements sont liés a la part intuitive de leur étre. Les joueurs de
tambour, de leurs rythmes réguliers, sont cachés sous une tente de tissu. Le couple nous
explique qu’ils n'ont pas été bien regus. Les Micmacs se sentaient dérangés et n’étaient
pas ouverts a une quelconque explication ou inclusion. Cela venait aussi du fait que
Belene, la témoin chilienne ne portait pas de jupe et le couple n’avait pas jeiné deux
jours au minimum avant la cérémonie. Ils nous ont aussi dit qu’au moment ou les
danseurs sont arrivés dans le cercle, préts a danser, la pluie s’est arrétée et le soleil est
apparu, cela les a profondément marqués ! Sur l'arbre central ornant le rituel de sa
stature, les micmacs accrochent des morceaux de tissus de toutes les couleurs. Ils vont
vers l'arbre et parfois, pendant leurs danses, posent leurs fronts contre I'écorce de
I'arbre et repartent. Les hommes s’accrochent deux hamegons au niveau de la poitrine,
au-dessus du téton, gauche et droite, ce qui permet de relier leur chair a I'arbre par des
cordes. Ils se balancent d’avant en arriere, la peau se distant au fur et a mesure, ils font
des va-et-vient et retournent vers l'arbre le front contre le tronc, puis repartent en
arriere jusqu'a ce que leurs chairs se déchirent. Plusieurs micmacs ont de nombreuses
cicatrices des années passées. Pour les femmes, les deux hamegons sont accrochés au
niveau des épaules, gauche et droite a I'extérieur. Ce sont d’autres micmacs qui tirent

cette fois pour que la chair cede. Tous, continuent de danser sans douleur sur leurs

8



visages avec les filets de sang provenant de leurs différentes plaies qui coulent le long de
leurs bras pour les femmes et de leurs poitrines pour les hommes. Les hamegons sont
minutieusement désinfectés avec des gants de chirurgie. Tous dansent et il faut
s'imaginer qu'il y a de la fumée partout. Lemon, le témoin de la scene se rappelle bien
d’un détail, celui d'un vieux, d’au moins 75 ans, traversant le cercle pour accéder jusqu'a
I'arbre, dans un nuage de fumée de sauge et de danseurs en transe. Il plante les
hamecons dans sa chair, se reliant a I'arbre, puis sectionne sa peau jusqu’a créer des
plaies. Un rituel du calumet de la paix est également instauré. La pipe circule pour
chacun d’abord sur I'épaule gauche puis droite et ensuite au niveau du sternum. Les
costumes des danseurs sont faits par eux-mémes en fonction des plumes qu’ils trouvent,
on ne peut pas leur donner des plumes ou les aider car c’est la plume qui choisit la
personne et non linverse dans leur culture. A peine remis de ce témoignage
extraordinaire, nous sommes assaillis par une ruée de moustiques. Deux enfants
Micmacs nous prétent un spray anti-moustique, la chaleur est étouffante, mais cela dure
depuis quatre jours et on commence a s’adapter. Je suis sur le terrain de camping
d’Escuminac a deux pas de la réserve Micmacs entrain d’écrire a chaud tout ce beau

témoignage a coté du feu, seul véritable répulsif a moustiques !
Jour 3: 3 Aofit

La nuit fut relativement bonne dans la tente, je réussis a me réveiller vers 4h45,
(en fait, je me suis rendu compte que c’était un leurre car nous sommes reliés au
faisceau horaire du Nouveau-Brunswick, je perds la notion du temps !). Avant de
s’endormir hier soir, avec Mr.Schmoor, on s’était toutefois assuré qu’aucun moustique
n’était venu camper avec nous dans la tente. A ma grande surprise, il y en avait quand
méme trois. Le simple fait d’aller aux toilettes ce matin me cause prés de quatre ou cinq
piqlires. On pourrait presque compter I'écoulement du temps en fonction de nos
piqires, cela serait peut-étre plus précis que les changements de faisceaux horaires
entre la Gaspésie et le Nouveau-Brunswick ! En tout cas, je comprends mieux d’ou vient
I'inspiration des hommes dans l'ancien testament avec les récits sur les fléaux liés aux
plaies d’Egypte... Quand on passe notre temps 3 échapper aux vrombissements aigus, a
se gratter sur I'intégralité de nos corps, a sentir cette présence presque imperceptible et
pourtant, omniprésente, tout autour de nous constamment, capables méme de traverser

nos vétements, c’est vraiment un enfer, une plaie ! Katy a méme rallumé un feu sous le

9



soleil ardent afin que 'on puisse profiter de s’envelopper dans la fumée répulsive
comme dans une couette réconfortante. Nous reprenons ensuite la route ce matin pour
arriver a un campement Micmac de la communauté de Gesgapegiag, qui sert de camping
I'été, avec plein de tipis en bordure de fleuve, Mr.Schmoor prend quelques plans vidéos

non sans difficultés vu la tonne de moustiques qui s’abattent sur lui !

Non loin de ce campement se tient une boutique de produits d’artisanat de la
réserve de Gesgapegiag. On a échangé avec la personne qui tient la boutique, elle nous
parle du fameux Sundance auquel deux étrangers ont participé. Evidemment, elle parlait
du couple que l'on a rencontré hier. Je me suis procuré un treés joli hochet provenant
d’'une communauté Micmac du Nouveau-Brunswick. Un Micmac de la communauté de
Gesgapegiag I'a rapporté pour le vendre au sein de sa communauté. La vendeuse nous
explique que le feu sacré est allumé pendant le Pow wow, et s'il s’éteint, les natifs sont
obligés d’arréter I'événement, a moins qu’apres concertation, suivie d'une cérémonie, il
ne le rallume afin de continuer I'événement. Elle nous explique aussi le principe des «
grands-peres », ces tentes de sudations, ou la sensation recherchée est celle d'une forme
de retour intra-utérin. En achetant le hochet, la dame me parle de sa grand-mere qui lui
expliquait que les rythmes doivent suivre les battements du cceur, sauf pour la danse de
la paix ou les rythmes sont légérement plus décousus (poum - poumpoumpoum). Nous
reprenons la route direction le Pow wow Micmac de la réserve de Listuguj, cette fois on
y est. Danse traditionnelle, tambour, chants, costume, artisanat. Les Micmacs ont la
particularité d’utiliser un clapet accompagnant certains de leurs chants, ils appellent
cela le ji'lgmaquan ou elaskate’kn en langue Micmac. Le maitre de cérémonie entame
quelques chants avec cette forme simple d’instrument. Tout y est, les couleurs, la beauté
des voix, les odeurs de sauge et de cedre... C’est tout un monde qui s’offre a nous, un
univers a part, sacré, avec plein de personnes qui déambulent dans une farandole de
couleurs vives. Nous ne pouvons pas assister a la cérémonie de la grande entrée. La voix
de l'organisateur se perd au gré des chants et du battement régulier des tambours
sacrés. Nous sommes au bord d’'une aréna, une aréne extérieure, cercle sacré. Les
peuples des Premiéres Nations sont toujours 13, fiers, debout, ils dansent aprés des
siecles de saccages et d’assimilation forcée. Ils célebrent la force de leurs origines en

perpétuant leurs traditions ancestrales.

10



J'ai appris qu'entre 1886 et 1951, les pow-wow, ainsi que toutes les autres formes
de cérémonies traditionnelles autochtones, ont été interdites par les autorités
canadiennes, qui souhaitaient assimiler les Autochtones en éliminant leurs diverses
cultures. C'est dans ce méme processus que les pensionnats chrétiens ont été mis en
place, le dernier, fermant en 1996. Mais la tradition demeure, leurs racines reprennent
éternellement vie et des les années 1960, les pow-wow sont revenus petit a petit. Ce sont
de véritables pheenix renaissant du feu sacré et leurs luttes pour préserver leur culture
sont vraiment admirables. Les danseurs sont habillés de tres belles couleurs vives,
brodées et perlées, avec des plumes et des colliers, de la peinture sur le visage, des
bracelets en os comme accessoires. Ces vétements traditionnels et leurs accessoires
portent le nom de régalia. Le régalia témoigne de I'appartenance a un clan ou d'un lien
avec un animal-totem. A cet égard, il a une dimension sacrée. Les régalias et les
tambours ne doivent pas étre touchés sans autorisation. Les plumes d'aigle, qui sont un
symbole sacré, ne doivent pas étre touchées non plus, méme celles tombées a terre car
cela signifie bien souvent la mort d'un guerrier. Il faut un rituel pour la récupérer. Je me
rends compte que l'on est dans un microcosme de codes et de pudeur sacrée, les
photographies ne sont pas toujours acceptées. Un autochtone m’a dit qu’il n’en voulait
pas. Il y a des temps ou nous pouvons prendre des photos et d’autres non, tout est
précis, ritualisé et codifié et il faut faire les captations dans le plus grand des respects. En
revanche, concernant mes prises sonores au micro, jamais personne ne m’a rien dit. J'ai
également voulu photographier une autochtone qui a refusé puis est revenue vers moi
cinq minutes plus tard en me disant : « Sorry, I change my mind ». Je conclus que le Pow
wow et le Sundance sont tous deux sacrés : le premier étant la partie exotérique de la
célébration rituelle animiste, tandis que le second est sa partie ésotérique, plus
profonde, secrete, intime et spirituelle. Soudain, le présentateur annonce l'arrét
momentané des danses, un trés violent orage suivi d'une tempéte de pluie intense s’est
abattu sur la cérémonie. Les autochtones s’empressent de faire les chants de la priére de
cloture de I'événement avec le retrait des drapeaux des différentes communautés des
natifs. I y a en téte de fil, un natif tenant I’Eagle Staff, le baton sacré orné de fourrure, de
cuir et de plumes d’aigle, ce baton est le symbole de I'unité des peuples autochtones de

I’Amérique du Nord (Usa Canada).

11



La pluie commence a tomber en grande trombe et nous nous réfugions sous une
immense tente. Les éclairs font trembler et chahuter la toile qui manque de s’envoler a
chaque instant, des ampoules ont sauté. Une dame prend peur, les gens crient a chaque
coup de tonnerre, c’est trés impressionnant. Durant la premiere accalmie, Katy fait des
nattes a Mr.Schmoor. Bilan du soubresaut climatique, des arbres sont tombés, le tronc
d’un arbre déchiré en deux et puis la boue a pris le dessus, des cabines de toilette sont
renversées, les rangers sont venus a la rescousse ainsi que la police de la réserve
autochtone. Le calme est peu a peu revenu et la communauté nous offre du saumon et de
I'orignal qu'ils avaient chassé ! Le pow wow est annulé, le feu sacré s’est éteint
momentanément... bien qu’'avec Mr.Schmoor nous I'avons vu allumé en toute fin de
journée lorsque nous nous protégions de la pluie sous une tonnelle. Nous traversons le
cimetiére chrétien Micmag, il y avait 1a un monument érigé qui disait que le peuple
micmac s’était converti au christianisme en 1610, bien évangélisé par des prétres

missionnaires.

Nous effectuons l'interview de Lemon, qui nous relate les faits concernant le
sundanse, la partie secrete. Lui et sa chérie sont hébergés dans une salle a I'abri a cause
de ce temps hostile. Une fois de retour au camping, les moustiques nous accueillent a
nouveau, toujours avec une immense joie, les tentes sont trempées méme a l'intérieur
ainsi que nos matelas. Nous replions tout dans l'urgence avec les moustiques qui nous
assaillent de tous cotés pendant que la nuit tombe et nous n’avons pas d’endroit ou
dormir. Nous sommes actuellement en route pour un hotel, nous ne savons pas du tout
otl nous allons dormir, la nuit est tombée. A partir du camping chaotique d’Escuminac,
nous allons a Matapedia en espérant trouver un endroit et aprés avoir fait plusieurs
motels ou il n’y a pas de place, toutes les chambres sont sans doute prises en ce moment
par les micmacs qui sont venus pour le pow wow de Listuguj. Un petit hotel, « le riverain
», nous sauve la vie, nous rencontrons des gens venus de Carlton, qui ont eu le méme
scénario, sauvés de justesse de devoir dormir dans leur voiture. Leur tente a été décimée
par le cataclysme climatique de 'aprés-midi... La dame qui nous regoit et son mari sont
des gens généreux et tres gentils, on les a remerciés de multiples fois ! Nous dormons
donc dans I'h6tel du riverain, notre hotel-bénédiction pour la nuit. Ouf, enfin un moment

de répit pour soigner nos plaies et nos piqires...
Jour 4 : 4 aoiit

12



Aprés un petit déjeuner, que les Québécois appellent« déjeuner », nous
retournons au Pow Wow de la communauté de Listuguj. Cette fois, nous arrivons a
temps pour la cérémonie d’ouverture. Certains des tambours sont pres du feu sacré, car
afin de tendre leurs peaux pour la journée. Tendre la peau des tambours avec le feu
sacré, j'ai trouvé I'image tout-a-fait divine. Ensuite, nous avons assisté a la présentation
des 4 groupes de musique composés de 6 a 8 musiciens/chanteurs, ils font une
démonstration chacun leur tour. Le silence s’installe, on se met tous debout dans les
tribunes et tout le monde rentre en cercle par la gauche. L'un des groupes de musique
entame une « victory danse ». Tous les danseurs sont en cercle et commencent a
s’approcher du centre. IIs ont perdu 'un de leurs ainés, ils ont un immense respect pour
les ainés. Derriere le Eagle Staff, les drapeaux défilent, celui des communautés micmac
dont celle de Listuguj, un de la communauté Cree, puis celui des Etats-Unis. Je n’ai pas vu
la présence de celui du Canada, cela m’a beaucoup étonné. Les drapeaux sont tous
plantés dans I'arbre du milieu de la arena. Le pow wow se passe, les danses défilent, les
femmes, les hommes, les danses intertribales, les danses acceptant les allochtones, etc.
L’'une des danses m’a particulierement ému, quand j’ai vu un pére et son fils danser face
a face ! Cette deuxiéme journée au sein de ce pow wow était plus intense, nous étions
comme plus imprégnés des chants et des tambours qui, a force, deviennent
complétement ancrés a I'intérieur de nous. Les danses, les mouvements accentués par le
port de leur régata, les pas ancrés par ce lien a la terre, ces mouvements brassant dans
l'air, le brandissement des plumes et des accessoires vers le ciel, comme des
remerciements, une reconnaissance d’étre, une reconnaissance de ce qu’est la vie !
Quelque chose m’intrigue cependant, c’est que ce lien a une forme de compétition ! J'ai
appris qu'il existait deux formes de pow wow contemporain, celui plus traditionnel lié a
des principes spirituels, puis un second, également lié au principe spirituel mais au sein
duquel on a ajouté un esprit de compétition avec des prix a gagner. Cela m’étonne
toujours d’'impulser des énergies compétitives dans des choses appartenant au sacré ou
a l'art. Je suis vais faire un tour dans les étalages de produits a vendre, une partie de ces
produits est bien fabriquée dans les communautés. Cependant certaines choses
proviennent des industries. Cela m’est confirmé lorsque je sympathise avec une vieille
dame Micmac qui fabrique des colliers et des bracelets de perles. Voyant d’autres

bracelets sur son étalage, je lui demande d’ou ils proviennent, elle me répondu que son

13



fils avait acheté tout cela sur Amazon pour les revendre plus cher dans les pow wow !

Comme quoi, il faut se méfier !

Nous dégustons une poutine avec Mr.Schmoor et Katy, petite pause. Pendant ce
temps, les danses et les chants de l'aréna continuent, je suis heureux que tout cet
événement soit maintenu malgré 'immense tempéte qui s’est abattue hier. Le feu sacré
s’est rallumé, le pow wow peut continuer ! D’ailleurs, le gardien du feu sacré nous
propose de prier selon le rituel animiste algonquien. Je prends du tabac dans la main
gauche, un membre de la communauté me purifie avec de la fumée de sauge qui émanait
d’un ormeau. Je contourne le feu par la droite, et j’adresse une priére face au feu, face a
son souffle de chaleur, ce brasier sacré m’appelant, me réchauffant. Au loin, j’entends les
tambours et les chants qui résonnent avec pour seule vision, ce feu sacré. Au retour de la
priere, je contourne le feu par la gauche, puis je jette le tabac dedans, ce tabac sert

d’offrande pour la nature en échange de son écoute a mon égard.

Ala fin de la journée, le pow wow se termine par la cérémonie de fermeture, tous
les danseurs se mettent en cercle. Le dernier chant est un chant calme et
merveilleusement beau, les frappes sur les tambours sont douces comme suggérées. La
pow wow se termine sur une touche extrémement triste qui concerne la thématique du
suicide, car une jeune femme de la communauté s’est donnée de la mort. Un célin
collectif intracommunautaire est mis en place dans l'aréna, toujours sur les sons des
chants et des tambours. Ces chants et ces tambours qui restent en nous de longues
heures, méme une fois que I'on a quitté I'événement. L'expérience du Pow wow est une
expérience spirituelle intense amenée par une forme de transe, par la répétition des
chants, des odeurs de sauge, des danses et des couleurs. Je trouve tout cela merveilleux,

leurs solidarités entre eux, leur capacité a simplement savoir dire : j'existe.

Nous reprenons la route pour Matane. Nous visitons Matane, la ville ou nous
passons la nuit dans des chambres remplies de grenouilles. Tout ceci est trés saugrenu.
Apres un détour par la mer avec une vue imprenable, horizon de bleu, coucher de soleil
et bateau, nous allons boire un verre dans une micro-brasserie qui se nomme la
fabrique. On est pris d'un sacré fou rire en évoquant I'épisode des moustiques, surtout
quand Katy essaie de nous montrer leurs petites piqlres invisibles sur elle alors que
Mr.Schmoor et moi en sommes ‘placardées’ sur tout le corps. A la suite de cette
discussion jubilatoire, on enchaine sur la glaciére que Katy s'acharne a alimenter en

14



glace pour maintenir ses prunes acidulées au frais, encore un sacré bon vieux fou rire !
Sur le chemin du retour, une jeune femme marche sur le trottoir et une voiture s'arréte
avec un homme qui lui dit : « Monte dans ma voiture, tu ne vas pas marcher, monte, je te
dis ». La jeune femme refuse en disant qu'elle préfére marcher, on assiste a la scéne un
peu de maniere dubitative, I'homme insiste. Katy lui demande si tout est correct ? Et elle
lui répond que oui c'est son collégue, puis elle monte dans I'auto. On met un temps fou a
chercher a comprendre cette situation absurde. Ensuite, nous retournons dans nos

chambres Grenouille pour un repos bien mérité.
Jour 5: 5 aoit

Je me léve encore tot, vers 5h, j'en profite pour faire une petite visio avec Eugénie,
ce qui me plait, méme si ce moment est relativement court. Pour une fois, tous les
éléments sont réunis pour effectuer une visio et percevoir ma petite Eugénie pour un
laps de temps suspendu, rien qu’a nous. Aprés quoi, j'ai une immense discussion avec
Katy qui s'était réveillée aux aurores également. Cette discussion porte sur divers sujets
dont la religion, I'animisme, la gnose, les recherches guénoniennes, les autochtones, la
quéte spirituelle, 1'idée d'unité divine et d'identité terrestre, l'idée d'une forme de
monothéisme platonicien. Et puis aussi 1'idée que le christianisme monothéiste, avec
I'usage des saints, revét une forme partiellement polythéiste, toutes les questions sur
I'appropriation culturelle notamment par 1'Occident ou certaines coutumes sont
devenues un business pour le développement personnel que je trouve de plus en plus
douteuse. Comment comprendre d’ou vient cette volonté européenne de dominer le
monde ? Comprendre pourquoi saint Francois d'Assise est aussi tres important au
Québec ? Toutes ces questions d'appropriation, de culture, de schéma spirituel, de
parabole, de références, de la fagon dont ont parle le langage de I'ame, l'idée d'unité, tout
se mélange dans ma téte, tous ces schémas constitués par les cultures des peuples pour
accéder a quelque chose de supérieur, d'ou vient cette volonté ? Pourquoi 'homme,
depuis la nuit des temps, se sent-il aussi étranger par rapport a son corps ? Ce qui nous

dépasse est-il forcément ce qui nous échappe ?

En attendant d’éclairer et de résoudre potentiellement toutes ces questions, nous
décidons avec Katy de partir boire un chocolat en ville pendant que Mr.Schmoor dort
encore dans la chambre au milieu des grenouilles. Katy boite, elle a un orteil qui flanche.
Nous sommes dehors, en front de mer et nous buvons notre chocolat, puis nous allons a

15



la pharmacie ou je trouve une lettre magnifique avec un paon dessus, cela me rappelle
qu’'Eugénie m’a offert une plume de paon quand je suis allé une semaine a Rouen. Je
profite de cette pause a Matane pour rédiger quelques cartes postales pour mes proches,
dont une belle lettre pour Eugénie avec dessus, ce magnifique paon. Je vais poster le tout
a l'office postal, puis Mr.Schmoor et Katy me récuperent pour que nous partions vers le
nord. Nous longeons le fleuve Saint-Laurent, cap vers le nord. Avec Mr.Schmoor, on se
rend compte que le fait que les Canadiens soient 8 millions pour un pays étendu sur
quasiment 10 million de km2 a quelques inconvénients notamment pour les prix des
transports en commun qui sont tres élevés, tant il y en a peu, et pour se loger, ou les
hotels sont tous complets et les offres Airbnb ne courent pas les rues et sont assez

cheres. Ce n'est pas toujours simple d'accéder a nos attentes...

Pour en revenir a notre route, nous allons en direction du phare du Cap-Chat qui
surplombe une plage remplie de jolies pierres et de bois flottés ! C'est comme une plage
mystique ou chaque baton peut faire office de baton de parole! Je récupére trois d'entre
eux, dont un qui avait comme une forme de téte d'autruche. Aprés une bonne poutine et
une creme molle a Sainte-Anne-des-Monts, nous nous rendons en forét pres du Mont
Albert, dans le parc national de Gaspésie pour faire quelques plans drones. La nature est
d'une beauté inouie et les plans de Mr.Schmoor sont vraiment excellents, ils traduisent
bien ce sublime environnement végétal, cette faune grandiose de la Gaspésie. Je fais
quelques captations sonores aussi de la riviere Sainte-Anne qui traverse la Gaspésie
pour se jeter dans le Saint-Laurent. C'est une riviére pleine de saumons, nous sommes
d'ailleurs a l'observatoire de la grande fosse, on raconte méme que vers I'an 1000 les
Iroquoiens du Saint Laurent y venaient pécher pour nourrir leurs tribus. Mais pour en
revenir a nos moutons, ou plutdt a nos grenouilles, nous retournons dans les chambres
remplies de batraciens dans le logement de Matane. Nous en ressortons briévement le
soir pour aller dans la micro-brasserie de la fabrique. Cela nous permet d’élucider la
signification du mot « guedille », sorte de hot dog frais avec des crevettes. Cela viendrait
du vieux frangais gredille, mot servant a désigner une laitue. Nous goltons des
cornichons frits et échangeons avec des étudiants francais, Matane est une ville trés
étudiante puis nous allons dormir. Le lendemain, Katy dit qu’elle a mal dormi a cause
des ronflements de Mr.Schmoor, de la radio de I'h6tesse et des Frangais qui se sont faits

un bon repas en pleine nuit !

16



Jour 6 : 6 aoit

Nous nous réveillons doucement, puis Mr.Schmoor nous tanne pour regarder le
quart de finale de basket qui oppose la France et le Canada. Aprés un second chocolat en
bord de rive, nous sommes entrain de regarder le match tous les trois, avec des pates a
la sauce tomate, toujours entourés d'une décoration de batraciens, de deux chiens et
d’'un siamois avec lequel Mr.Schmoor passe son temps a jouer ! Une fois le match
terminé, nous reprenons la route vers Trois-Pistoles ! Katy, en quéte perpétuelle de
glaces, s’arréte pour en racheter, mais en vain. Bah ouij, il faut maintenir les prunes au

frais, mais ce n’est pas toujours simple !

L’église de Trois-Pistoles est particulierement jolie ! Un écriteau nous explique
que sur l'lle aux Basques, visible depuis la cité, il reste des vestiges de fourneaux
construits par des Basques qui accompagnaient le prétre missionnaire Henri Nouvel qui
fuyant les Iroquois, s’était réfugié sur I'lle en 1666 avec des néophytes papinachois, des
jeunes Innus tout juste convertis. D’ailleurs, I'Eglise a fini par vaincre en érigeant en
1887 l'église de Trois-Pistoles. En regardant ce monument concernant une partie des
Micmacs endoctrinés par I'église en 1610, on comprend un pan de l'histoire du 17éme
siecle en Nouvelle-France, entre les missionnaires et les autochtones. La guerre de

I'endoctrinement dogmatique devait étre intense.

Nous nous arrétons dans une micro-brasserie, de nombreux ouvrages concernent
un certain Louis-Joseph Papineau, chef du parti canadien, chef des patriotes, personnage
politique important pour I'évolution des institutions canadiennes, par sa défense des
idées démocratiques. Aprés deux ou trois biéres, nous partons par le traversier qui relie
Trois-Pistoles aux Escoumins. On espérait déja voir des baleines, mais il n’en est rien
pour le moment. La traversée est cependant tres agréable malgré la fraicheur qui
s'installe. Le coucher du soleil est mémorable. Nous discutons avec des personnes
habitant le lac Saint-Jean ! Au cours de la discussion, nous partons dans une
conversation sur toutes ces bétes ailées de 'enfer : des moustiques, des maringouins,
des brilots, des mouches a chevreuil cruelles, et méme des taons a cheval encore plus
gros ou bien encore des mouches noires. Toutes ces petites bétes sympathiques
hématophages, solénophages et pire encore, telmophages, qui ont besoin de notre sang,
ou bien de faire des entailles dans notre peau pour puiser dans notre sang afin de se
reproduire ! Toutes ces merveilles de la nature qui apparemment sont présentes sur la

17



rive nord du Saint-Laurent, ¢a va étre chouette ! Nous débarquons donc a Essipit, une
réserve autochtone que nous visiterons demain. Nous arrivons a Longue-Rive pour une

nuit dans un hotel prés d’'un camping.

Jour 7 : 7 Aolit

Je me léve en repensant a tous ces paysages, j'en conclus que la nature est
vraiment maitresse au Canada, cela fait du bien de la voir si libre, si étendue, c’est un
pays ou 'on sent que 'on peut pleinement respirer, sans étouffer les uns sur les autres !
Les hommes ont beaucoup plus de place et la nature aussi, chacun s’exprime dans une
superficie équilibrée... Nous nous réveillons au bord d'un lac, le lac des cédres a
LongueRive apres un petit déjeuner dans un chalet tout de bois vétu, avec vue sur le dit
lac. Nous repartons vers Essipit. Les points d’observation des baleines sont trés prisés
sur le littoral et il est difficile d’accéder librement au fleuve. C'est comme si le littoral
canadien était privatisé en parcelles, au nom de la promesse de la vision de baleines. Bah
oui, 'homme reste vénal quand méme... Nous découvrons toutefois une crique dans la
réserve d’Essipit, apres avoir escaladé quelques roches nous parvenons en haut a un bon
point de vue, de grosses libellules nous entouraient, c’est déja un tres joli spectacle !
Tout a coup, peu de temps apres s’étre installés, j'alerte I'équipe, car j'ai apergu une
silhouette au loin, il s’agit d’'une baleine a bosse, qui par trois fois est remontée a la
surface ! Katy a précisé que c’est bien une baleine a bosse car au troisieme mouvement
elle utilise sa queue hors de I'eau pour partir plus en profondeur ! Mr.Schmoor et moi
venons de voir notre toute premiére baleine a bosse sauvage. Ensuite, Katy nous signale
deux rorquals communs, le premier c’était merveilleux, on a entendu le son au loin, il

était assez petit, puis le second un petit peu plus gros.

Aprés ce fabuleux spectacle, la nature n’étant pas avare de beauté, nous allons
dans une boutique autochtone, puis Mr.Schmoor et Katy mangent non loin des tipis qui
ornent le littoral. Pendant ce temps, je fais une sieste sur une balancelle qui se trouvait
la. Cela me fait du bien de récupérer calmement. Puis nous repartons voir une petite
cascade en forét, a partir de cet instant nous décidons de parler uniquement en anglais
pour anticiper notre rencontre avec le peuple Cree. Le long de cette cascade, j'effectue
quelques prises sonores. Puis nous remontons vers Forestville, un ancien pont

ferroviaire est 13, se tenant debout face aux dégradations du temps. Aprés une balade en

18



forét, nous retournons vers une plage confinant le Saint-Laurent. Trois chaises bleues se
trouvent la comme si elles nous étaient destinées. On se pose, on médite, puis on
échange sur de nombreux sujets en anglais, nos dialogues et nos mots plus ou moins
justes sont portés par la douceur des petites vaguelettes du Saint-Laurent.

Nous atteignons 'hotel de Forestville ou une chambre nous attend. Nous allons
avec Mr.Schmoor, offrir un restaurant a Katy pour la remercier pour tout ce qu’elle a fait
pour nous, car c’est la derniere soirée que I'on passe avec elle. Nous devons nous

coucher tot car demain on part sur le fleuve Saint-Laurent en zodiac.
Jour 8: 8 aolit

Nous nous réveillons aux aurores puis nous partons pour les Bergeronnes. A
partir de 1a, nous prenons une compagnie gérée par les autochtones Innus pronant les
valeurs des natifs qui n’ont jamais cessé de vivre dans la résilience et dans le respect de
la nature. Les baleines sont a I'état sauvage, et c’est ce qui rend 'observation parfois
difficile, c’est la nature qui décide cette fois ! Il y a plus de 2200 baleines dans le fleuve
du Saint-Laurent mais parfois elles sont tres discretes. Nous partons d’ailleurs jusqu’au
niveau de Longue-Rives vers le nord afin de les atteindre, cela correspond a 40 minutes
de bateau. Pendant la navigation, nous apercevons un phoque du Groenland. On le
reconnait grace a sa nage, il se laisse porter par les courants sur le dos en faisant la
planche. C’est trés touchant de voir son petit museau dépasser de 'eau. Ensuite, de
nombreux autres phoques curieux nous regardent, puis viennent les rorquals communs

qui nagent de tous cOtés de notre embarcation.

Au loin, des cargos sont a l'arrét au milieu du Saint-Laurent. Le capitaine Innu
nous explique que des pilotes spécialisés viennent aux cargos pour prendre leurs
cargaisons : naviguer dans les eaux du saint-Laurent est une chose complexe car c’est un
lieu protégé. Arrivés, apres 5km vers le nord, nous pouvons apercevoir nos premieres
baleines a bosse. C’est trés émouvant, voir une telle massivité se mouvoir hors de I'eau
en entendant son souffle puissant émanant de sa cavité corporelle. L'une d’entre elles
tape sa queue contre la surface de l'eau par trois ou quatre fois d’affilée avant de
définitivement plonger. Cest un spectacle remarquable et relativement rare.
Lorsqu’elles plongent, leur grace est incroyable, c’est pres de trente-cinq tonnes de
majestueuses courbes qui s’engouffrent dans le fleuve a la recherche de krill. Le
capitaine sait reconnaitre chaque baleine car d’'une année a l'autre, ce sont parfois les

19



mémes et chaque queue de baleine est unique, c’est comme leur empreinte digitale. Le
capitaine posséde avec lui dans sa cabine, une sorte de trombinoscope des images de
queues des baleines qu’il pergoit pour les identifier. On contemple la plongée d'une
d’entre elles a moins de 50m de nous, la prestance, la grace, c’est véritablement sublime.
Des navigateurs du GREMM (groupe de recherche et d’éducation sur les mammiferes
marins) récoltant des images scientifiques, nous informent de la présence de deux
baleines voguant ensemble depuis plusieurs semaines. C’'est trés spécifique car souvent
les baleines a bosse sont solitaires. Nous voyons également des bélugas au loin, d’ou on
était, cela forme des points d’un vif blanc. Le bateau file ensuite vers le sud apres deux
heures de navigation. Il fait tres froid sur le chemin du retour ! En chevauchant la bouée
du zodiac pour atteindre le quai, je dis merci en langue Inuu « Tshinashkumitin » au
capitaine qui s’en trouve trés flatté et qui en échange m’apprend un second mot, le mot

baleine : Mishtamek !

Une fois a terre, nous allons manger des patisseries dans une petite boulangerie.
Puis Katy nous emmene au point de rendez-vous du bus a Tadoussac. De la, Katy quitte
notre périple pour redescendre vers chez elle, a Magog, en dessous de Montréal tandis
que nous partons pour Sept-lles. Les paysages défilent tous plus beaux les uns que les
autres, il me plait de réécouter le poéme de Serge Pey, ce poéme récité en 2014 au
Tambour a Rennes concernant I'incarcération de Léonard Peltier, activiste de I'Indian
Mouvement ; « Adresse au président des USA dans la langue des signes des indiens des
plaines ». Ce titre, cette voix, cette prestation qui m’a tant marqué... Quand je me dis que

de ce moment poétique avec Serge Pey, il en ressort ce voyage actuel, c’est fou !

Il fait désormais nuit et nous venons enfin d'arriver a Sept-Iles ; ¢a a l'air d'étre
une grande ville. Marc, un contact de Katy, nous réceptionne a l'arrét de bus, il nous
emmene a Moisie dans une résidence d'artistes. Nous passons par une dépannette dans
la réserve Innu de Maliotenam. Cet endroit est trés atypique et les personnes qui la
fréquentent parlent en grande majorité Innu entre elles. C'est vraiment dépaysant. Cette
fois, on est vraiment au sein d’'une communauté algonquienne. Marc est “activiste”
investi en politique, il s'est présenté comme maire de Sept-Iles trois fois et a méme tenté
d’étre député. Il se plait a nous expliquer les entrées de la réserve, il est tres connu ici, il
y a habité 8 ans avec les autochtones. Nous entrons dans Moisie, la ville ou nous allons

passer la nuit et j’écris actuellement depuis la maison de la résidence d’artistes. C’est un

20



lieu incroyable : avec Mr.Schmoor, nous avons une maison entiére pour nous pendant
une semaine, il y a des ceuvres d’art accrochées au mur et méme un orgue électronique
et une guitare. Une fois les présentations du lieu faites, Johanne, l'artiste qui réside en
face de la résidence, nous explique qu’il y a plusieurs catégories de pow wow dont les
potlatchs. Chez les Innus, on l'appelle le makoucham. J'ignore pour l'instant de quoi il

s’agit !

21



22



CHAPITRE 2 :
Marc & Johanne et la cote nord. (Territoire Innus)
Jour 9:9 Aot

Nous nous sommes réveillés et avons eu la visite de Marie-José, la femme de
Marc, et Johanne, l'artiste, avec qui nous avons eu beaucoup de discussions. Cette
derniére nous dit d’étre vigilants face a 'emploi de la notion de sacré. Pour appuyer son
propos, elle reprend les écrits de Jeanne Favret-Saada, ethnologue, et son livre «
Désorceler » qui fait des ponts conceptuels entre la sorcellerie et la psychanalyse.
Johanne nous explique que c’est lorsque 'autrice s’est sentie ensorcelée, quelle s’est
mise a comprendre le sens du mystére et du sacré. Elle nous explique également que le
peuple Innus est un peuple de la riviere. Nous sommes d’ailleurs logés a deux pas d'une
des riviéres les plus sacrées de la cdte nord : la riviére de Moisie. Les Innus sont donc un
peuple des fleuves. Ils ne restaient que deux mois sur la terre ferme par an avant d’étre
sédentarisés de force par les colons. Leurs fagons de vivre ont évidemment changé mais
la riviere reste sacrée et importante a leurs yeux. Johanne nous précise qu'il y a une
guerre perpétuelle entre les peuples et les industries concernant les ressources

naturelles que le marché veut s’accaparer. Une histoire commune et mondiale.

Le sacré n’est jamais pris en compte par les entreprises et le gouvernement
fédéral canadien peut a tout moment prendre une terre si c’est nécessaire. Selon
Johanne, une entreprise fortunée a tous les droits, et c’est a tout instant un réel danger
pour les communautés. Elle nous explique aussi que le tambour, le teueikan, est sacré,
pour le jouer il faut étre chasseur et avoir révé de cet objet au moins trois fois dans sa
vie. Les femmes n’ont pas le droit d’en jouer. Pendant le makoucham, le mot qui désigne
leurs cérémonies de danse et musique, c’est la femme qui décide avec qui danser. Le
tambour du chasseur et la danse des femmes sont trés liés ; elles choisissent 'homme
jouant le tambour. Johanne trouve que c’est scandaleux d’interdire une culture, on ne
peut pas interdire les mots et le langage qui passe aussi par les danses et la musique. Ce
que les colons ont fait est véritablement scandaleux. Dans la langue Innu rétablie dans
les 80, certains mots se perdent, certains mots sont devenus confus entre les notions
d’animé ou d’inanimé et dans leur langue, la notion de sacré est proche de la notion de

mort. Pour Johanne, si tu n’emploies pas certains mots ou que tu ne fais pas certains

23



gestes lors de la chasse en forét, par exemple, tu risques la mort par les esprits qui sont
liés aux arbres de la forét. Depuis le 162mesiécle, de nombreux missionnaires sont venus
jusqu'a présent, méme avec le schisme du Vatican actuel et les conspirationnistes. Pour
Johanne la colonisation continue. Le Christ est véhiculé par I'Empire romain qui n’'a pas
pris fin finalement, Johanne cite la thése de Pacome Thiellement avec cette théorie d'un
Christ qui se souleverait lui-méme contre les catholiques. Thiellement a repris cette
thése de Philip K. Dick, dans l’exégese, qui dit : « Le Christ contre César. Tel est le récit
sous-jacent rapporté a travers les ages, depuis deux mille ans, et qui, en méme temps,
n’est jamais rapporté ». Pour les Innus, étre dans I'esprit religieux, c’est I'attitude a avoir
pour étre en forét et selon l'artiste, il y a une spiritualité poreuse entre le christianisme

et 'animisme.

Elle nous parle ensuite d’'une de ses amies, la poétesse Innu Joséphine Bacon qui,
par sa poésie, offre une sensibilisation a la langue Innu. Langue qui ne cesse de garder en
elle 'importance de la transmission car elle structure leur vision du monde, leur fagon
de pensée, leur fagon de vivre. Johanne nous précise également qu'au-dessus d’une peau
de tambour sacré, tu ne dis que la vérité, mentir au-dessus d'un teueikan, c’est
véritablement tragique. Le tambour peut aider a invoquer les esprits et celui qui est prét
a en jouer doit étre totalement vertueux comme l'est le chasseur. La rythmique est celle
du cceur et il y a souvent trés peu de différence entre les rythmes exécutés. La
spiritualité est trés omniprésente. Johanne nous parle ensuite des shamans : le role du
shaman, c’est de créer un tuyau cosmique, il y a beaucoup de visions en forét, il parait
qu’une fois, une main est apparue et a traversé un groupe de personnes tres rapidement
avant de disparaitre. En me rappelant I'ceuvre de Giuseppe Penone, je me suis dit qu’elle
devait étre a cette heure plantée dans un tronc ... Pour eux, ce sont les esprits, pour les
Innus, il y a plusieurs types d’humanoides qui vivent sur la planete qu’ils nomment, les
mémékouachis qui sont des petits étres de forét, semblable aux farfadets de 'Europe
médiévale. Elle se demande d’ou provient d’ailleurs cet attrait pour les petites créatures
cachées dans les bois ? La spiritualité, c’est un mode de transmission des pratiques
également, pratique sociale et vertueuse des sociétés autochtones dans le modele plus
archaique. Si tu ne respectes pas la dépouille d’'un animal, son esprit peut te harceler

pendant plusieurs années.

24



Selon Johanne, nous sommes dans une demi-vie, animés mais partagés avec la
chair et sa souffrance, et puis il y a un monde supranaturel, ou se situe, la vie pleine, c’est
celle des esprits. Les Innus, par tradition animiste, croient en la réincarnation, en la
transformation, et tout ce qui concerne une sorte d’effet papillon, ou du moins par
justification d’'une chaine causale spirituelle. Johanne veut étre croyante malgré son
cynisme, elle est trés attachée a cette question : qu’est-ce qui nous porte a croire ? Et
d’ou vient le principe du dogme ? De cette valeur spirituelle mise en commun, elle nous
parle aussi de la dangerosité du « bar » toute relative qui offre la libération de la
dopamine dans l'ivresse de l'alcool. Le potlatch, relaté par Marcel Mauss, 'énergie en
surplus des peuples cristallisés en une féte cérémoniale, autour d'un festin, de dons, de
danses, se trouve étre mal transmise dans l'ivresse de produits et de lieux, qui
s'imbriquant sont propices a la débauche. Selon notre voisine artiste, dans la tradition
Innu, il y a sept voix de guérison : le rire, le tremblement, la danse, les pleurs, les bonds...
Johanne arréte son énumération, elle ne se rappelle plus des autres. Toujours est-il que
ce que les colons voient ¢a comme de la faiblesse ou de la folie, pour eux, ce sont des
méthodes de guérison. On nous fait avoir honte de ce qui nous rend pleinement humain
dans un colonialisme prude contemporain. On est entrain de créer un monde de frustrés
qui jugent toutes les autres fagcons d’étre au monde... Cette phrase est d’'une puissance

incommensurable, elle est le résultat de la machinerie globalisante du monde.

Apres cette discussion avec Johanne, nous sommes allés voir le « shop » de Marc.
C’est un entrepdt qui servait de salle de curling, une salle immense tout de long avec de
nombreuses peintures, d’objets d’art et de sculptures. Nous marchons vers la riviére
sacrée, nous arrivons au niveau ol elle se jette dans le Saint-Laurent, ces paysages me
rappellent ceux du havre de la Vanlée en Normandie. Un ami de Marc nous a montré et
fait goliter les bleuets a 'orée de 'entrepdt, c’est délicieux. Au retour, Marc nous offre a
manger de la viande de bernache du Canada chassée par les gens d’ici accompagnée de
quelques nouilles dans I'entrepdt et on gofite notre premier sirop d’érable sur du pain
blang, il a gout de cerise, il est délicieux. Nous sommes allés sur le site ou a eu lieu le
Sundanse, et de fait, sur le terrain de terre battue, on reconnaissait tres bien 'arbre au
milieu rempli de rubans de toutes les couleurs. Tout ce paysage rappelait fortement
I'histoire de Lemon ! Marc nous précise que la ville de Sept-iles est une ville construite

autour de la compagnie miniére qui date de 1949, quand Terre-Neuve et Labrador se

25



sont liés au Canada pour sortir les Indiens de la forét et les sédentariser. Puis, ils ont
créé les pensionnats et les écoles pour « libérer » définitivement les foréts et ainsi
permettre l'exploitation miniére. La création de la ville date de 1969, par dessus un
village. La mine est le point d'orgue de la justification de la construction de cette ville.
Autour de la ville il y a six iles plus une presqu'ile. Du point de vue d'un bateau, on croit
qu'il y en a sept, d'otl le nom de Sept-iles. Sur les« réserves » c'est juste fédéral, Marc
parle d'indiens car c'est la loi qui les nomme ainsi. Marc dit que chez les Innus, il n'y a
pas de pow wow a proprement parler. Lui parle plutét d'une forme de Sundance ouvert

au public.

Puis la conversation dérive vers ceux que I'on nomme les Métis, ces personnes qui
se sont métissés avant I'Indian act. Ce ne sont pas des métissages qui sont a posteriori de
cette loi Trudeau en rapatriant la constitution au Canada, car elle était en Angleterre, fait
de cette loi une loi qui se superpose et méme est au-dessus de la loi a certains égards. La
conversation s’est arrétée sur ces questions car nous sommes allés faire des courses
dans un Super C a Sept-iles. On a pris des provisions pour ce soir et demain matin. Car
nous partons en fin de matinée pour I'ouverture du Pow Wow Innu ! Le dialecte Innu est
tres joli, jaimerais vous faire part d'une phrase type : « Akuauku mishtamek
netematshiteu Kuekuatshe unakapit, nashttshita mukutshiashkua. » Cela signifie : Une
baleine s'est échouée sur la pointe a Coacoachou et elle a été entierement dévorée par
les goélands. Il faut savoir que les Algonquiens ne chassaient pas la baleine car ils étaient
plus des chasseurs-cueilleurs terrestres et ne pratiquaient pas la péche en pleine eau.
Seulement la péche aux bords des rivages du fleuve. Pour les Iroquois du saint-Laurent,
la baleine représentait la force, la persévérance et la détermination. Elle était aussi

associée a la sagesse et a la connaissance.

Nous sommes retournés au bord de la riviere nous balader avec Mr.Schmoor.
Nous avons accédé a une petite crique avec un canoé qui était 1a, sur le rivage.
Mr.Schmoor a goité le fleuve Saint Laurent, et a précisé gustativement qu'il était a peine
salé. J'ai eu le temps de me refaire piquer par deux fois sur la joue par des maringouins !
Nous sommes repartis vers notre maison provisoire pour nous faire des pates au pesto
en regardant le documentaire sur '’horreur des pensionnats canadiens : « Tuer l'indien
dans le cceur de l'enfant », un monde démentiel, I'enfer sur terre, appliqué par des

évangélistes chrétiens pédophiles sadiques, aimant la torture sur les enfants...

26



Jour 10 : 10 aofit

Ce matin, dés mon réveil, ma mere m’a souhaité ma féte et je trouve cela saugrenu
de me retrouver a deux pas du fleuve portant ce nom le jour de ma féte. Bah oui, le 10
aolt, c’est la Saint Laurent, selon le calendrier grégorien, jamais je ne le retiendrais ! Et
aujourd’hui, nous sommes le 10 aofit ! Car c’est un 10 aofit, précisément le 10 aout 1535,
que Jacques Cartier traverse le fleuve et décide de nommer une petite baie qu'il
découvre ce jour-13, la baie « Saint-Laurent ». Puis ce sont les cartographes de I'époque
qui appliqueront ce nom au grand fleuve de Hochelaga qui conduit vers l'intérieur du
Canada. A I'époque, les navigateurs du 16eme racontent méme que le fleuve va si loin,
qu’aucun homme n’en a vu le bout ! Evidemment, les temps ont changé et la colonisation

aujourd’hui en a vu le bout depuis longtemps et méme bien plus...

Apres avoir déjeuné avec Mr.Schmoor, nous sommes arrivés au pow wow de la
premiére nation Innu. Ce pow wow s’effectuait dans une salle des fétes a cause du temps
extérieur menagant de sa pluie. L'un des danseurs de la Sundance était a l'entrée de la
salle ; il avait un sifflet autour du cou. Il nous a montré ses cicatrices au niveau de la
poitrine, le fameux don de chair... Sur 4 jours de Sundance (Les pow wow sont sur 2
jours), le danseur nous explique que cette étape du don de chair ne se fait qu'une fois,
souvent le dernier jour. Dans le pow wow, les tambours sont mis en action sous la sauge,
la fumée est omniprésente pour la purification. Il y a un vendeur qui a un joli panel de
flites autochtones, les fliites sont utilisées surtout pour courtiser les femmes dans la
tradition et ne sont donc pas utilisées dans les pow wow. L'ouverture s'est faite avec le
fameux baton sacré, I'Eagle Stuff en premier, symbole de 1'unité autochtone d'Amérique
du Nord, puis les drapeaux de la nation Innu, celle de la communauté de Mani Utenam, le
tout sous la sauge ambiante, suivi d'un drapeau " Every Child Matters ". Ce drapeau est
ici présent pour se remémorer l'histoire ; I'histoire tragique et horrifiante du Canada
envers les autochtones. Le slogan veut dire "Chaque Enfant Compte", il est utilisé pour
décrire l'injustice du systeme fédéral canadien. C'est un slogan aussi pour se remémorer
des horreurs et par respect envers les victimes des pensionnats évangélistes canadiens.
Mais malgré tout, il y a la présence du drapeau du Canada, brandi a la fin par un vétéran
Innu. Une personne agée Innu nous accoste et nous affirme que, toutes les pleines lunes,
les personnes agées se réunissent aussi de leur coté et dansent a la pleine lune. Cette

méme personne a voulu annoncer au micro qu'il y avait deux Frangais qui pouvaient

27



danser. Avec Mr.Schmoor, on en menait pas large, nous qui voulions étre discrets... Mais
il blaguait au final ! On s'est assis sur des chaises sur le coté, au milieu de toute une
rangée d'une famille Innu sans faire expres. La grand-mére m'a parlé de la fierté de voir
sa petite fille danser au pow wow, 'une des danses s'appelle la danse du papillon, je suis
perdu dans les danses il y en a tellement ... Le présentateur est du Dakota, il ne cesse de
dire ce mot : « Oka » | Méme les Innus ne savent pas ce que ¢a veut dire ! Je viens
d'apprendre par le fils de cette méme famille que les paroles des chanteurs sont en fait
des vocalises. Ce ne sont pas toujours des chants de dialecte Innu. Selon la grand-mere, il
y a de moins en moins de pow wow. Elle a fait deux heures de route pour se rendre au
pow wow de la nation Innu. Une plume d'aile est tombée au sol pendant une danse. Il a
fallu un rituel sacré pour la récupérer. Il était a ce moment-la interdit de filmer et de
prendre des photos. Je suis étonné de voir que beaucoup de stands sont tenus par des
gens d'Amérique du Sud. L'un des stands est aussi tenu par des Inuits afin de demander
de l'argent pour le Nunavik. Une danseuse entame la danse des cerceaux, c'est la
premiére fois que je vois ce type de danse trés complexe. Je savais son existence car il y
avait une plume peinte par une artiste autochtone Malecite a Cacouna qui représentait
une danseuse de cerceaux. Les Innus sont vraiment un peuple tres accueillant et tres
bienveillant. Contrairement au Micmac, il parle francais, ce qui aide aussi au premier
contact. L'endurance des chanteurs/percussionnistes et des danseurs m'impressionne.
IIs tiennent toute une bonne apres-midi de midi a 17h30. Méme s'ils se relaient et qu'un
phénomeéne de transe opére, c'est tout de méme bluffant. Sur les tambours, il y a du
tabac, d’ailleurs plusieurs calumets sont par terre, j'ai aussi pu discuter avec 'un des
chanteurs. On a discuté un peu de sa pratique du chant, il m'a dit que la technique vocale
découlait d'un mélange de voix de téte et de ventre. La respiration venait du ventre pour
aller vers l'aigu des cordes vocales d’'une voix de téte. Puis m’a finalement précisé que

c'était surtout beaucoup de pratique.

La fatigue se fait sentir chez moi, je ferme les yeux et me laisse emporter, je
somnole un temps au sein des sons du pow wow... ]'ai remarqué que contrairement a la
nation Micmac, ce pow wow n'a pas du tout de notion de compétition, il est beaucoup
plus festif et familial. 11 y avait toutefois un petit jeu ou chacun donnait un peu d’argent
dans un chapeau, les gens dansaient puis s’arrétaient et la un homme, aprés avoir

regardé vers le ciel, désignait deux gagnants, je n’ai toujours pas compris comment ils

28



étaient désignés. De mon coOté, je me suis acheté un bracelet sur un stand du pow wow
Innu, c’est ma féte, apres tout ! Puis, j'ai pris part a 'une des dernieres danses !!! Roger,
un Innu percussionniste qui nous a été présenté par Marcau début du pow wow, était
entrain de taper sur le teueikan, il m'a fait un clin d'ceil avec un sourire, cela m’a
beaucoup plu. C’était un instant ou je me suis senti profondément bien, comme tout a
coup, accueilli a travers mes pas de danse timides, je 1'ai remercié intérieurement de
m'accueillir ainsi. Une fois le pow wow terminé, j'ai pu parler au vétéran Innu qui a
brandi le drapeau canadien. Il m’a précisé qu’il avait servi dans l'armée canadienne
pendant plus de 10 ans, il a fait Sarajevo et a parcouru le globe. Je lui ai demandé si ¢a ne
le génait pas de brandir ce drapeau malgré les traumatismes. Il m'a dit qu'on ne pouvait
plus refaire I'histoire... La communauté offre un festin a ceux qui ont participé ou assisté
au pow wow. Avec Mr.Schmoor, on a mangé du saumon péché par les Innus puis, en
quittant le pow wow, on s’est rendu compte, au vu de leurs poubelles, que le tri n’était
pas du tout respecté, que 'emploi de paille, de couverts et d’assiettes en plastique rigide
était un peu douteux. Je précise cela, car cela met en perspective le rapport écologique
qu’'ont les autochtones alors qu'ils prétendent défendre la nature, qui par un rapport

post-animiste, est de fait sacré.

On a fait du stop pour rentrer. Sur le chemin, j’ai trouvé une plume blanche que
j’ai ramassée, c’est ma premiere plume trouvée dans une réserve. Un Innu nous a pris en
stop et a accepté de faire un détour. Il était de Malioténam et pour nous, il a fait un
allerretour a Moisie. Il nous expliquait qu’il n’était pas trop pow wow, que c’était tres
beau mais que c’était une tradition qui vient plus des autochtones de l'ouest ; en
revanche il aimerait faire la Sun-dance. Il nous a dit que pour communier avec ces
traditions Innus, ce qu'il faisait de plus beau, c’était de manger des victuailles qui
viennent de leurs terres, des fruits, de la viande de leur propre territoire, c’était sa fagon
de communier avec ses valeurs et ses racines Innu. C’est un homme qui a le cceur sur la
main, il s’appelle Jonathan Pinet-Grégoire, il aide sa communauté a la faire rayonner. Il
s’est d’abord occupé de la condition des Innus, il a aidé financierement des organismes
Innus et a débloqué de nombreux fonds pour aider les communautés. Actuellement, il
fait des missions pour I’Afrique, notamment en Cote d’Ivoire ou il s’est rendu en mars
dernier. Il estime que les Premiéres Nations et les peuples d’Afrique ont les mémes

problématiques et qu'’il faut les aider. Ces peuples sont soumis a des états rigides qui,

29



par le biais de versement d’argent et de pot-de-vin, achetent leurs silences et
I'acceptation de leur condition souvent corrélée a des souffrances.

Nous sommes rentrés de cette premiére journée de pow wow Innu avec les
chants et les tambours qui résonnent encore dans nos tétes... Il est tard et comme tous

les soirs, je rédige ce journal de bord et je classe les sons enregistrés...
Jour 11: 11 aolit

Je me suis levé tot, ma nuit fut compliquée, j'ai eu de I'asthme notamment au beau
milieu de la nuit accompagné de belles vagues d’anxiété. Alors je suis allé ce matin le
long du Saint-Laurent me balader pendant que Mr.Schmoor dormait encore, la brume
accompagnait les remous de I'eau, c'était trés beau. Je suis resté 13, a admirer I'eau, assis,
en quéte de plénitude. J'ai besoin d'étre a I'écoute de ce monde qui chante. ]'ai besoin de
me ressourcer, comme on dit, seul. Je ne prétends a rien, je n’'aspire a rien d’autre
qu’écouter, en écoute réduite comme dirait Pierre Schaeffer ! Sans rechercher les
causalités des sons. J'ai vu un papillon blanc, cela me rappelait ma grand-mére. Cela m'a
profondément touché, je me suis dit qu’elle était la avec moi et j'ai versé quelques
larmes. Eugénie me manque... Apres, j'ai chanté, j'ai écouté le groupe Beirut a fond. J'ai
marché, marché, marché le long de ce fleuve. Bon dieu que ¢a fait du bien de se libérer
émotionnellement. L’horizon était a peine perceptible ; si bien que lorsqu’un oiseau se
posait sur le fleuve, on le croyait en l'air comme un point suspendu au milieu d'un
monochrome gris. Je suis de retour, un peu plus soulagé. Au fur et a mesure que la
brume se levait, je me sentais de mieux en mieux. Par analogie, j'imaginais que c’était ma
psyché qui s’éclairait.

Je suis retourné a la maison, j'ai pu faire une visio avec Eugénie, c'était vraiment
bon de la voir un peu, j'ai besoin de ces temps avec elle. Puis Marc nous a emmenés au
pow wow des Innus. Au début on pensait que c'était sur la terre du Sundance, on a pu
voir l'arbre avec ses multiples bandeaux de couleur, I'arbre ou les Innus font leurs dons
de chair comme les Micmac dans la forét de Gesgapegiag. Mais le pow wow ce n'est pas
le Sundance, c'est la partie exotérique de cette féte animiste, cette fois c'est str !

En arrivant sur le site de pow wow, le feu sacré est présent a coté d'un tipi. Son
gardien le surveille, hier le feu n'était pas pres de la salle, il était déja sur ce terrain de
pow wow en plein Mali Utenam. Les danses s'enchainent : Chant d'ouverture, Chant des

vétérans, Chant de reconnaissance animé par les danseurs de téte. Puis danse

30



intertribale ol tout le monde peut participer. La danse sacrée des porteuses de vie ou on
doit se lever, il y a un rapprochement des femmes avec les joueurs de tambour, puis une
autre danse intertribale, une danse de la patate, trés rigolote ! Ils mettent une patate
entre les fronts et doivent danser, danse « duck and day» avec un apprentissage pour les
jeunes. Puis les danses continuent selon les tranches d'age, les genres, etc. Tout
s’enchaine au son du MC du Dakota qui n’arréte pas de dire Oka et toujours personne ne
sait ce que ¢a veut dire... Il y a aussi quelques danses un peu plus compétitives parfois
mais rien a voir avec les Micmacs, il me semble qu’il y a moins d’enjeu.

Je me suis arrété sur une étale, une des seules qui propose du vrai artisanat
autochtone car les autres sont soit des revendeurs d’Amérique du Sud ou des
fournisseurs de pastiches provenant d'usine. Cette fois, les fabricants sont autochtones.
Lui est, du c6té de sa meére, Innu et Micmac et du coté de son pére totalement
Anishinabee, ce qui en fait inévitablement, un pur Algonquien ! Sa femme quant a elle est
totalement Micmac. IIs fabriquent tous eux-mémes en récupérant les carcasses des bétes
des chasseurs des communautés autochtones ou en récupérant les bétes écrasées sur les
axes canadiens. J'ai pu me procurer deux colliers, pour Eugénie et moi. Pour moi, c’est
comme la volonté d’'une connexion totale entre nous, matérialisée dans ces bijoux. Un
collier pour elle, en cuir de Cerf de Virginie représentant 1'égalité, I'équilibre avec du
sédiment de jaspe au milieu, symbole de vie éternelle. Puis le mien, en laniére de cuir de
bison représentant la persévérance avec un ceil de tigre, symbole de la protection. La
femme Micmac me précise que les plumes de nos deux colliers viennent de la méme
perdrix, ce qui relie ces deux colliers entre eux. Je trouvais que cela faisait parfaitement
sens ! Je vois certains colliers avec les couleurs de la roue de médecine aussi
représentant les 4 saisons, ce que j'avais compris chez les Malecites a Cacouna. Le
marchand algonquien me confirme aussi que ces quatre couleurs représentent celles des
peuples : noir, blanc, jaune et rouge. Etonnamment les couleurs des ceuvres des
alchimistes médiévaux... Je me suis également procuré un couteau en os d'orignal et il
m'a offert une dague fabriquée a partir de la machoire d’un cerf de Virginie. ]'étais trés
touché par ce geste. Mr.Schmoor capte des images superbes du pow wow, il me montre
quelques captations et c'est vraiment remarquable ! Je fais quelques enregistrements
sonores, des chants et des tambours.

C'est une trés jolie journée. Je suis allé au feu sacré, j'ai adressé une priere pour

Eugénie et pour notre lien d'union, pour protéger notre harmonie, pour nous. Lorsque je

31



me suis concentré sur Eugénie, le gardien du feu a remis deux biiches, ce qui a ravivé
soudainement la flamme, et je me suis vite senti entouré de chaleur, par analogie, de la
chaleur d’Eugénie. Au moment de lancer le tabac, le vent me 1'a dévié et seulement une
infime partie a atterri sur le feu. Le gardien a jeté apres moi du cédre, il m'a rassuré en
disant : « Ne t'inquiete pas, ton offrande, c'est la terre meére qui I'a récupérée et ta priére
a été entendue par le biais du sol cette fois». Il m'a dit que la prochaine fois, je pouvais
faire aussi le tour complet du feu, qu'il ne fallait pas étre timide. Je suis retourné au pow
wow, il y avait une danse de la patate, c'est quand méme tres cocasse et juste apresily a
eu une rafale de vent, deux tonnelles se sont envolées en direction de Mr.Schmoor et
moi, c'était tres impressionnant, on a vraiment cru qu’on allait se les prendre dans la
figure! On a aidé les Innus a ranger les dégats et a replier les deux tonnelles.

Je suis retourné voir les deux fabricants avec lesquels j’avais pas mal sympathisé,
et leur ai demandé s’ils avaient besoin d’aide mais tout était ok, cependant je leur
suggere une idée de collier qui pourrait marcher, attaché a du cuir, le symbole de la roue
de la médecine, la femme Micmac s’empresse de le faire directement sur place et de me
I'offrir, cela m’a profondément touché, elle m’a dit : « c’est parce que tu as eu l'idée ! »
Apres quoi, je suis reparti montrer mon beau collier a Mr.Schmoor ! Il y a eu un moment
sacré, une dame a demandé une cérémonie de guérison. C’était trés touchant, elle porte
une régalia, chaque clochette qu'elle porte a une priére dedans. La dame demande de
I'aide de la communauté, elle est au milieu assise prés de 1'arbre central, face au soleil et
les danseuses sont en cercle autour d'elle, c'est vraiment trés beau. Ils 'embaument de
fumée de sauge, il faut que tout le monde présent au pow wow ait en téte de bonnes
priéres et de pensées, c'est trés émouvant. Il y a le silence total sur la place. L'une des
danseuses lui met les mains sur ses épaules, elle reste ainsi tout le long. Le directeur de
I'aréne souffle dans un sifflet et tourne autour du cercle de danseuses. Aprés un tour
autour d'elle, les chants de guérison s’activent avec les tambours, un rythme lent,
régulier, subtil. Les danseuses dansent en sautillant autour de la dame. Elles brandissent
vers le ciel les plumes et une fois que la musique s'arréte, elles se rapprochent et
caressent la dame des plumes, il y a un retour au silence. Je trouve ¢a beau de mettre
autant d'attention sur quelqu'un qui est souffrant. Il y a une solidarité qui est belle. Une
dame approche et lui caresse son corps tout entier avec des plumes d'aigle. Tous les

danseurs et les percussionnistes sont ensuite invités a lui faire des calins chacun leur

32



tour, les uns apres les autres. Apres, il y a eu une danse intertribale. Avec Mr.Schmoor,
on a dansé avec les Innus en cercle.

C'était superbe puis on a fait une farandole en I'honneur de l'anniversaire d'une
Innu qui s'est mise au milieu avec Mr.Schmoor. On a adoré, on s'est sentis véritablement
en lien avec eux. En plus, je tenais de la main droite un danseur de téte orné d'une
regalia... C'était magique. Il y a eu ensuite des cadeaux que les enfants se partageaient et
le tout, sans chicanes ! Puis la cérémonie prit fin. Une femme nous explique que les
chants avec les voix trés aigués, ce sont généralement les Cree, les Anishinabees, que I'on
appelle aussi Algonquins (Algonquiens étant la famille linguistique, deux termes a ne pas
confondre) qui sont plus calmes. On a rencontré cette femme originaire du Pas-de-Calais
et qui connait en plus le poéte Serge Pey. Car, expliquant la raison de ma venue, je me
sentais obligé de le citer. Son amoureux est un des percussionnistes Anishinabee. Son
regalia est fait d'écorce car son pére fabriquait des canoés. Cela fait 22 ans qu'elle vit au
Québec, elle travaille pour une association de valorisation de la culture Anishinabe.

En repartant, on reprend la route en stop avec Mr.Schmoor, mais finalement, c'est
le vétéran Innu porteur du drapeau canadien qui nous raméne... Il se dit catholique
pratiquant. Son témoignage est tres intéressant, il se sent comme un indien a temps
partiel, vu qu’il a quitté la communauté tres tot, il n’est pas reconnu comme indien. Il ne
paie pas d’'impdts, il regoit son salaire net sur la réserve. Mais quand il va en ville, on ne
lui reconnait pas ses droits d’autochtone. Il dit qu’'on les a enfermés dans des réserves
pour que d’autres puissent« s’occuper » de leurs terres. Ce sont les autres qui font de
I'argent et des bénéfices avec leurs propres terres, celles de ses ancétres, celle des Innus.
Des compagnies de réservoirs hydro-électriques, des mines, des compagnies de bois, il y
a en ce moment un bateau chinois de minerais a Sept-Iles, avec sur la proue I'enseigne «
Chinamax » ; des bateaux de 330m de long pouvant récolter en une cargaison 21
millions de dollars soit 175000 tonnes de minerais de fer exploité, qui rentre dans un
bateau. Il a le sentiment que toutes ces compagnies font de I'argent sur son dos, que c’est
lui qui devrait étre riche, qui devrait rouler en Ferrari selon ses mots. Le vétéran
poursuit : « [Is les ont enfermés dans les réserves, en précisant : « ne faites rien, on vous
enferme, on s’occupe de tout, on vous fait vivre, taisez-vous ». Du fait que les indiens ne
payent pas d’'impots, il y a beaucoup de racisme ambiant. Les blancs croient que leurs
impdts vont dans les allocations pour les Indiens, mais selon lui, les communautés ne

touchent pas un centime de leurs impots. Les seuls impdts qui sont redistribués, ce sont

33



ceux des industries, c’est un pour cent de tout ce que les industries paient au fédéral.
Cela représente 12 millions sur tout le Canada, et c’est cette partie qui est distribuée a
toutes les communautés. Omer, de son prénom, veut monter aux Nations unies pour
faire éclater la vérité sur les impots. Selon lui, le blanc, c’est normal qu'il soit jaloux car
sa paie est imposable jusqu'a parfois 40 pour cent, le taux d'imposition. Le blanc pense
qu'il fait vivre les communautés indiennes avec ses imp6ts. Mais pour Omer, c’est lui qui
fait vivre le blanc avec ses terres, les terres de ses ancétres qu’ils exploitent. Omer
soutient que les colons ont parqué les Indiens pour controler les ressources naturelles.
Pour lui, les autochtones peuvent récupérer leurs terres en créant un appel collectif et
prétendent que puisqu’il se dit indien a temps partiel, il peut faire une plainte a la Cour
internationale. Car selon Omer, il faut passer au-dessus du gouvernement fédéral, qui ne
veut pas les reconnaitre ou du moins reconnaitre leurs terres, qui historiquement leur
ont été volées. Certains Québécois traitent encore les communautés comme étant
remplies d’indiens sales, pas tout le monde, mais quelques-uns, les plus ignorants selon
lui. Dans son temps, ¢a a été a 'armée, il n’a pas subi trop de racisme, juste une fois, il
s’est fait accusé a tort parce qu'il était indien, d’avoir frappé un gars, un blanc, alors
tombé par terre. A 'armée, tu n’as pas le droit de dire des bobards pour nuire a un
autre, donc cette histoire s’est vite résolue. Il nous a expliqué que, plus jeune, il chassait
de la bernache non loin de la riviére sacrée de Moisie.

Il nous emmene a travers la nature de Moisie pour nous montrer les endroits ou il
allait, jeune. C’est vraiment une personne adorable. Il précise que son petit frére aime
bien dire : « Ici, vous étiez bien tant que vous étiez ignorants » Mais forcé a étre envoyé a
I'école, leurs connaissances du monde se sont approfondies, mais le systéme les a
formatés afin de mieux se taire et faits retourner dans leurs communautés... Omer nous
a déposés, on a mangé des pates aux tofus et a la tomate, puis nous sommes allés dormir

dans notre lit superposé. Mr.Schmoor s’accommodant de celui du haut.

Jour 12 : 12 aoiit

Je me réveille ce matin, et je me dis apres ce pow wow que c'est beau de voir ces
peuples. Ils sont toujours debout et fiers, aprés presque cinq siécles de soumission,
d'assimilation forcée, d’évangélisation voire de génocide radical dans certains cas.

Génocide, qui est devenu insidieux avec des systémes administratifs fédéraux mis en

34



place pour leur 6ter de nombreux droits et la pratique de leurs cultures, puis qui les
parquaient dans des réserves pour qu'ils arrétent d'étre nomades. En for¢ant ainsi leurs
sédentarisations, des multinationales peuvent exploiter tranquillement les ressources
naturelles de leurs terres et apres quelques avantages, comme le fait que les natifs ne
payent pas d'impdt, on leur achéte leur silence...On cache tout ¢a sous couvert d’'une
propagande internationale bien établie et le tour est joué. Mais on accentue aussi la
jalousie et le racisme des blancs qui, eux, payent des imp6ts. Ici, le racisme ce n'est pas

contre |'étranger, mais c'est bien I'étranger qui est raciste contre le natif du pays...

C'est un monde de fous. J'ai eu une idée en me rappelant le documentaire tres
poétique de Chris Marker, ‘Le joli Mai’. j'ai dit a Mr.Schmoor que c’était une voie possible
de documentaire, entre contemplation et état des lieux neutres, sans jugement, sans
volonté d’influence. J'ai eu ma mere en visio, puis au téléphone, je lui ai relaté un peu ma
vie ici, je lui ai précisé également que j’avais prié autour du feu sacré pour notre famille,
nos ancétres, nos proches. Je lui précisais qu'un papillon blanc a devancé ma marche
hier matin avant que je n’atteigne le fleuve Saint Laurent. Cela m’a beaucoup touché, j’'ai
senti que sa voix s’était fragilisée d’émotion, je n’ai pas trop insisté sur le sujet... Les
natifs ont un lien que j'admire concernant leurs ancétres et leurs ainés, c’est si noble et
si respectueux. Le rituel de guérison d’hier au pow wow m’a vraiment marqué. Si on
accordait autant de temps a chacune de nos personnes agées, isolées et malades, on
éviterait 'enfer des Ehpads, car il y aurait une prise de conscience, une éthique bien plus
importante. Quand l'individu souffrant est véritablement pris en compte et que tout le
monde prend le temps d’avoir de bonnes pensées pour lui, de bonnes intentions dans un
silence respectueux et qu'une grande partie de la communauté lui fait un calin, peu
importe la durée que cela prendra, je pense que cela vaut bien plus qu'un traitement
médicamenteux. Je crois vraiment au phénoméne de I'égrégore dans ces cas-la ! En
disant cela, je ne dénigre pas les remedes de la science et leur efficacité, mais les coupler

a quelque chose de plus humain me paraitrait essentiel.

Je suis parti nous ravitailler avec Johanne en faisant des courses a Sept-Iles. Sur la
route, on a beaucoup échangé. Elle me parle de Sept-Iles, la délimitation entre la réserve
et le monde occidental est ambigué dans la ville. D’une rue a I'autre parfois, ce ne sont
pas les mémes lois qui régissent la ville. A la base, il y avait quelques pécheurs

francophones et anglophones, et puis quelques Innus. Arthur Lamotte a tres bien

35



expliqué I'histoire de cette ville, les Innus I'ont beaucoup apprécié. Dans Sept-lles, deux
mondes se font face, se regardent depuis longtemps. Il a fallu beaucoup de travail, car il
n’y a pas pire qu’un colon qui pense avoir raison. Sept-iles devait appartenir aux Innus,
mais il y avait des pécheurs anglais et frangais quand la miniére est arrivée. Les grands
industriels trouvaient que ¢a ne faisait pas tres chic comme village, et que pour
construire leurs belles maisons, il ne fallait pas, en guise de décors autour, de vieilles
baraques, ce qui fait qu’ils ont détruit les maisons des Innus. Ils les ont toutes
déménagées de force, certaines maisons ont cassé, puis ils ont cloturé 47 familles
autochtones qui ont résisté mais que Monseigneur la Brie a affamé pendant 10 ans, c’est
la sombre histoire de Sept-lles. La réserve est née uniquement de la résistance de ces 47
familles. Monseigneur la Brie, le directeur de la colonisation, retenait les cheques, donc
ces Innus n’avaient pas accés a la santé, ni a I'éducation, ni a la religion pendant 10 ans,
de 1955 a 1966. Ce n’est pas une gloire d’étre blanc selon elle, c’est trés grave I'histoire
maudite de la colonisation. Si ces 47 familles n’avaient pas résisté, si elles avaient suivi le
chemin des autochtones de Moisie chassés de chez eux pour aller vivre a Mani Utenam, il
n’y aurait plus aucun témoignage de la présence autochtone a Sept-Iles. Ces 47 familles
ont envoyé des chasseurs discrétement pour se nourrir, pour survivre. Ils se sont
débrouillés au fil des années avec ce refus permanent de céder leurs modestes terres,

leur modeste village.

Maintenant les Innus sont trés accueillants. Pour elle, on ne mérite pas leur
gentillesse. Mais ce sont des gens qui sont basés sur le respect, car pour eux, tu ne
pourrais survivre en forét sans respect. Les 47 familles Innus, dans cette période de
restriction, devaient rentrer avant 19h, selon un couvre-feu, pour les protéger selon les
blancs ! Il y avait des panneaux, « No Indian Allowed » C’était trés raciste, ¢a s’est
véritablement passé quand les mines sont arrivées ici, c’était en pleine guerre froide,
I'armée est entrée aussi dans cette ville. Il y avait des Italiens, des Allemands, plein
d’européens qui travaillaient pour construire le chemin de fer. Tous ces gens ne
respectaient absolument pas les Innus. Les travailleurs étrangers ont vraiment détérioré
le rapport avec les Innus, car 'entente était plutét bonne avec les quelques pécheurs
européens. Avant, ces blancs connaissaient plus ou moins les Innus, mais lorsque les
compagnies miniéres sont arrivées, il y a eu une grosse dégradation des liens. Sept-Iles

s’est construite sur une histoire honteuse, une histoire maudite. Il n’y a pas d’honneur,

36



selon elle, a habiter dans un endroit dont on ignore I'histoire. C'est trés important de
savoir ou tu es, d’ou tu viens et chez qui tu es. Malheureusement, selon Johanne, je ne
rencontrerai pas beaucoup des gens aussi ouverts d’esprit. Les gens ne se rendent pas
compte, ils ne savent méme pas qu’ils sont post-colonialistes malgré eux et que leur
attitude dépendent encore de cet esprit inhérent a leur présence sur ces terres
simplement, déja en ignorant I'histoire. IIs ne savent pas et pour beaucoup, les Indiens,
c’est une souffrance, c’est une histoire qui aurait dii étre réglée depuis longtemps, soit
par éradication, soit par assimilation. Selon une bonne partie, il aurait fallu, selon eux,
gagner la guerre des le début au nom d’un Québec libre. Selon 'artiste, personne ne te le
dira car ¢a ne se dit pas, mais beaucoup pensent encore ce genre de chose ici. Johanne a
grandi avec les Innus, a 'orée de leurs communautés. Les Indiens sont tres critiqués,
beaucoup de Québécois disent qu’il faut qu’ils arrétent de se plaindre de leurs
conditions de vie car la province leur donne encore de I'argent; couvrir la souffrance, la
perte d’identité sous un tas de billets. Johanne leur rétorque souvent, « mais tu sais que
tu es un colon, toi ? » Ils lui répondent que non, ils veulent juste un Québec libre,
débarrassé de ce probleme. C’est difficile d’avoir de la conscience dans un milieu ou les
gens ne sont pas éduqués pour en avoir. L'enseignement de I'histoire du Québec a tres
longtemps été un enseignement de l'histoire européenne, francaise ou anglaise, en
ignorant totalement les autochtones. En France, les Francais sont racistes envers
I'étranger. Ici ce sont les étrangers qui sont racistes envers les natifs, car ils ne
s’'imaginent pas qu'ils sont étrangers eux-mémes. Pour eux, c’est leur pays, I'étranger est

chez lui ! C’est une appropriation totale des terres.

Apreés les courses, nous nous sommes arrétés a une boutique autochtone, avec
beaucoup de jolies piéces artisanales. Je me suis procuré un grand bout de sauge. Je me
dis que l'odeur de cette sauge me rappellera l'intensité de ce mois d’Aolt 2024. La
vendeuse de la boutique m’a offert un catalogue, un catalogue de mode autochtone. Ce
catalogue reprend les canons de l'industrie mais version autochtone, les produits
dedans sont éthiques. Je peux lire un article sur le tourisme autochtone, comme étant un

vecteur de réconciliation entre le monde des blancs et celui des autochtones.

Sur le chemin du retour, les thématiques de nos conversations étaient plus liées a
I'idée d’appropriation. Je lui ai dit que je ne supportais plus tous les gens qui chantent

anglais et que j'aimerais valoriser la beauté des dialectes un peu moins répandus, tels

37



que ceux des autochtones. Il y a tellement de richesses sonores dans les langues du
monde, je ne comprends pas pourquoi on formate tout. L’anglais est pour moi, le
symbole méme de la langue dominante et globalisante, réductrice a une habitude sonore
d’écoute, un conditionnement terrible et insidieux. Elle me dit que faire un projet
musical avec des chants en langues algonquiennes, ce ne serait pas du tout le moment de
le faire au Canada, il y a trop de tensions. Je lui ai dit que d’emblée, on était comme dans
une posture d’activiste si on chantait dans les langues dominées, mais je lui parle aussi
de ce souci d’appropriation culturelle. Je trouve par ailleurs que l'appropriation
culturelle est extrémement importante dans le domaine du développement personnel,
avec toutes ces choses que I'homme européen puise dans les autres cultures qu'il a
pillées, pour retrouver un marketing axé sur de la pseudo sagesse amérindienne, ou un
thé, un massage ayurvédique avec des statues de bouddha en décoration, des bibelots du
monde qui ornent les instituts de bien-étre. Je précise que tous ces mots et tous ces
objets perdent leurs sens car ils sont dépossédés de leur culture, de leur pays et sont
utilisés a des fins pécuniaires pour le bien-étre des Européens, ils perdent toutes leurs
auras archétypales et symboliques. Elle me dit que c’est slr, qu'il y a un risque, mais
quand tu as conscience de ce que tu fais, quand tu le fais en ayant conscience avec une
éthique, avec un savoir, il vaut mieux parler d’appréciation culturelle. Certains
Québécois critiquent et dénoncent ce qui se passe en Palestine. Pour Johanne, c’est
vraiment la méme situation avec les Innus, quand elle leur dit ¢a, ils ne le supportent

pas. Plusieurs amis ne veulent plus lui parler depuis.

Apreés ces discussions intenses, je suis rentré a la maison, on a mangé des pates a
la ratatouille avec Mr.Schmoor, puis en montant dans ma chambre, j'ai regu un texto
glacial, rempli d’effrois. 'apprends le décés d’'un ami, de David, le chanteur de Khevloh,
qui s’est suicidé... Je 'apprends a l'instant et je suis abasourdi, je pars le long du
SaintLaurent pour laisser exprimer mes pleurs, je retourne a la petite crique, je pleure.
Je suis pudique quand je pleure, cela fait deux fois que je verse mes larmes sur cette
plage et le long de ce fleuve Saint-Laurent. Aprés un appel réconfortant de Prune, la
claviériste du groupe, j’ai eu une visio avec Eugénie qui m’a permis d’avoir un joyeux
soutien, qui m’a comme pansé le cceur pour un instant. Grace a elle, je suis passé des

larmes a un rictus, d’un rictus a quelques sourires, puis de quelques sourires a une envie

de continuer ce voyage plus que tout. Je suis rentré a la maison pour continuer ma

38



rédaction, Mr.Schmoor est en train actuellement de me filmer pendant que j'écris ces
lignes! Puis, je I'ai accompagné faire un peu de plans« drone » autour de cette petite
crique, cette petite plage. J’ai remarqué que certaines personnes avaient laissé des
déchets. Il y avait 1a, quatre ou cinq cannettes qui tralnaient, j’ai tout ramassé pour
remercier cette plage de m’avoir accueilli par deux fois, et sur laquelle j'ai tant versé de
larmes depuis deux jours.. Mr.Schmoor m’a dit que ce geste est un geste psycho-
magique selon la thése d’Alejandro Jodorowsky. Il était temps qu’on rentre car cette fois
ce sont les nuages qui pleurent, il pleut a verse maintenant. La soirée risque d’étre
tranquille et j’ai hate de me coucher pour clore cette sombre journée. Finalement
Johanne et Jean, un Innu treés jovial de Natashkuan, sont venus manger avec nous, ils
nous ont offert du mais, des tomates et de la viande, c’était trés chouette, cela m’a fait du
bien d’étre entouré de ces personnes, a cet instant, autour de ce repas aussi modeste
soit-il. Lorsque j’ai proposé un lait d’'amande en fin de repas, Johanne a refusé, carily a
eu, il y a trois semaines des cas de listériose sur cette marquela, qui ont provoqué trois
morts autour d’Ottawa. On n’était pas trés rassuré avec Mr.Schmoor, on en a bu des
quantités hier... Mais bon, normalement, il n’y a eu des problémes qu’avec les boites
dont la date de péremption va jusqu’au 4 octobre. On s’est empressés avec Mr.Schmoor
de regarder dans la poubelle la date de péremption de celui qu'on avait bu hier, 20

octobre, ouf... On va au moins pouvoir dormir avec la conscience tranquille.
Jour 13 : 13 Aofit

Ce matin, je me suis réveillé aprés une nuit difficile, du moins agitée par la mort
de David, avec un monde onirique douteux et morbide, je remercie intensément Eugénie
et sa joie de vivre qui m’a encore permis de décrocher un rictus au matin. Je me suis levé
et j'ai lu les passages d’un livre sur la décolonisation du Canada, qui s’appelle d’ailleurs «
décoloniser le Canada » d’Arthur Manuel ! J’ai appris de nombreuses choses dont je vous
fais part par écrit, ¢a servira de bref historique. Premiérement, la volonté des
autochtones, c’est de contrer I'assimilation culturelle et faire reconnaitre leurs droits !
Le livre précise que les réserves ne sont pas le résultat de petits villages ou les natifs se
seraient sédentarisés petit a petit, non, ce sont d’anciens lieux qui ont l'allure de camp
de réfugiés. Il faut savoir que dans certaines réserves, il fallait une autorisation
ministérielle pour pouvoir sortir en dehors. En 1793, il y a une proclamation royale qui

reconnait aux autochtones la propriété de leurs territoires au-dela des limites des

39



colonies, tout en les incitants insidieusement a s’en départir pour qu'un acquéreur colon
puisse les racheter. Au 19¢mesiécle, il y a une mise en place stratégique cherchant a
obliger les natifs a « souhaiter » vendre ou abandonner leurs titres sur les territoires. A
base de traités douteux, les colons vont inciter les Indiens a quitter leurs terres contre
une somme d’argent, pour une cession irrévocable. Puis en 1876, c’est la mise en place
du fameux, Indianact, sorte de législation a obsolescence programmée. A la base, elle ne
devait pas durer dans le temps cette loi, ou du moins juste le temps nécessaire pour que
les autochtones disparaissent. Non pas physiquement, comme ¢a se faisait parfois au
17¢me siecle, mais administrativement et culturellement. L’Indian act est aussi appelé en
francais I « acte des sauvages ». Cet acte est composé de toute une série de démesures
pour inciter les natifs a céder leurs droits et leurs terres. Tout ceci se passe grace a des
formulaires d’abandon que les colons appellent des formulaires d’émancipation qui
meénent le droit d’accéder aux Indiens a un statut dit « supérieur », celui de citoyen
canadien. Cela permettait a ces « sauvages » devenus dociles et civilisés faisant
allégeance a la Reine d’Angleterre, de pouvoir accéder aux études supérieures, de
pouvoir se marier a un allochtone ou bien de ne plus étre obligés de vivre dans une
réserve. Cependant, le droit de vote ne leur était pas donné, il ne faut pas exagérer non
plus ! Le but étant toujours de créer une stratégie pour assimiler I'indien, lui faire perdre
ses droits afin de libérer des terres pour faire place aux nouveaux colons, le tout en
civilisant les sauvages. A cela s’ajoutent en 1863, les tout premiers pensionnats
évangélistes. En 1892, le clergé catholique avec 'entente des anglicans, des méthodistes
et presbytiens officialise les systemes de pensionnats évangélistes partout dans le
Canada. Cet enfer des pensionnats a duré jusqu'en 1996 et a traumatisé plusieurs
générations d’autochtones dans tout le Canada. En 1857, il y a la mise en place du « Act
for the Gradual Civilization of the indian tribe in the Canada », une loi qui interdit des
actions aux autochtones, comme posséder ou acquérir une terre, acheter de I'alcool, etc.
Mais qui permettait aussi a un Indien qui parlait parfaitement anglais ou frangais, sans
dette, de pouvoir étre reconnu comme citoyen canadien, mais toujours sans droit de
vote ! Le Canada, selon le livre, est véritablement un état d’apartheid, car ce pays évolue
en silence dans un racisme systémique. Le livre cite une anecdote déroutante ! En 1989,
les trains a destination de Schefferville se rendant au Québec obligeaient les autochtones
a s’entasser dans un wagon a eux et ne pas se mélanger aux blancs. En 2008, Art 67,ily a

I'établissement d’une loi canadienne sur les droits de la personne sans effets sur I’ «

40



Indian Act ». Ce qui évite de pouvoir déposer plainte pour un Indien devant la
commission canadienne des droits de la personne pour toute mesure discriminatoire
découlant de la loi sur les Indiens. Mais il y a quand méme de I'espoir, dans les années
70, plusieurs jugements de la Cour supréme se sont conclus en faveur des autochtones.
Et en 1982, il y a l'inclusion de I'Art. 35 dans la loi constitutionnelle qui reconnait les
droits ancestraux et prend en compte ceux issus des traités. Puis en 2010, il y a la
création de la déclaration des Nations unies sur les droits des peuples autochtones
(DNUDPA) mais I'Indian Act est toujours en rigueur et, sur certains points, il limite la
pleine reconnaissance de leurs droits, de leurs libertés, de leurs terres et de leurs
cultures. Il y a une prise de conscience aussi de la part des allochtones face a
I'extractivisme dévastateur. Le monde se rend compte que le modele économique
dominant s’effrite et surtout essouffle la terre. De plus en plus d’allochtones se mettent
du coté des autochtones pour défendre la nature et s’opposer massivement a
I'exploitation des ressources. Mais il y a encore de nombreuses injustices qui empéchent
une vraie émancipation de ces peuples. Notamment a cause de cette « Indian Act » qui
est toujours en rigueur. Il a cependant failli étre retiré une fois, en 1969, avec le livre
blanc de Jean Chrétien, mais j'en parlerai demain ! Apres ma lecture, nous avons

interviewé Johanne pendant une heure et demie.

C’était tres intense, elle a énormément de choses a dire, a transmettre. Elle est
née a 'orée de la réserve de Sept-Iles, juste en bordure d’Uashat. Elle a grandi avec les
Innus, elle connait beaucoup de choses, et son esprit est trés aiguisé philosophiquement,
en matiere aussi d'anthropologie, de communication et de psychanalyse. Son rapport au
respect de la mere, au lien avec « l'aspect féminin » du monde avec des systémes
paradigmatiques de globalisation patriarcale du monde, de prendre conscience que
lorsque 'on nait dans un pays colonisateur, on porte déja un esprit postcolonial en nous,
et qu'il est important de décoloniser d’abord notre cerveau et notre rapport au monde.
Une phrase m’a évidemment percuté I'esprit lorsqu’elle a précisé que ceux qui viennent
voir les Indiens en Amérique veulent avant tout se rendre compte de la part d’humain

qu’il reste en eux. C’est une quéte trés personnelle, j'ai trouvé ¢a relativement juste.

Elle a ensuite raconté lhistoire de Sept-lles et I'enfer des pensionnats ou
beaucoup de gargons furent violés. Elle prétend également que le Canada n’est pas un

pays, c’est un bureau de relations publiques. C’était une interview trés riche, pleine

41



d’humanité et d’éthique. Apres l'interview, nous avons mangé, puis nous sommes allés
en stop a la rencontre d’Omer. Cependant n’ayant pas eu de nouvelles de lui et n’ayant
pas réussi a nous faire prendre en stop, au bout d’'une heure de marche, nous sommes
contraints de retourner sur nos pas. Johanne, par chance, nous a vus et nous a ramenés a
Moisie. Elle revenait de Sept-Iles ou elle s’était régalée d’'une poutine. Sa chienne I'ayant

finie, elle avait une sacrée haleine de poutine dans la voiture.

Puis on s’est fait une balade au bout de la riviere. Pendant que Mr.Schmoor
prenait des plans, j'ai visité l'atelier de Johanne. Il est situé dans un ancien office
religieux, avec une partie catholique et une partie protestante. Le batiment est bien
divisé en deux avec une croix du christ au milieu, I'esthétique est tres clairement
fonctionnelle et militaire. L’atelier de Johanne est trés chouette, plein d’objets farfelus,
d’ossements, de fourrure. Je suis rentré a notre QG avec son chien, que Mr.Schmoor ne
supporte plus a cause du fait que sur la plage, le chien I'a éclaboussé alors qu'’il avait sa
caméra dans les mains. Il a fallu qu'il lui lance le baton, et il en avait marre pendant que
moi, j’ai trouvé un magnifique bout de bois, qui a I'allure d’une cervelle embrochée, je
I'adore ! On a mangé une soupe avec Mr.Schmoor, chacun sa table, car je rédige le texte
ici présent, pendant qu'’il rigole avec sa soupe, puisque je lui dis ce que je suis en train

d’écrire. Demain, c’est 'anniversaire de Mr.Schmoor, faut pas que j'oublie !
Jour 14 : 14 Aolt

J'ai eu une nuit encore agitée avec cette histoire outre-Atlantique, la mort de
David tourne dans ma téte. Mais je sais qu'Eugénie est présente, elle est avec moi et
Mr.Schmoor aussi. IIs m’aident beaucoup a continuer ce périple. J'ai eu toutefois une
peur immense cette nuit lorsque je communiquais avec Eugénie, elle était pressée, elle
courait pour aller au travail et d’'un coup elle ne recevait plus mes messages. La peur que
j'ai eue, provoquée par cette coupure de lien entre nous, due au téléphone d'Eugénie
qu'elle avait simplement mis en « mode avion ». Cette peur provient d'une vigilance
passagere accrue qui s’est accentuée en moi depuis la mort de David. Je me fais vite des
films anxiogénes, comme la peur qu’on m’annonce un déces a nouveau, et je m’inquiéte
aussi pour la mére de Mr.Schmoor qui est a 'hopital depuis le début du périple.

Ala suite de cette nuit agitée, je me suis réveillé tot et je suis allé sur la plage pour
drainer un morceau de bois flotté pour I'anniversaire de Mr.Schmoor ! Trente-huit ans,
le petit bonhomme. J’ai enroulé le morceau de bois, aprés avoir écrit plein de jolis mots

42



dessus, dans un foulard en guise de paquet cadeau et lorsque je suis rentré en lui
souhaitant bon anniversaire, il m’a dit : super, j'ai toujours aimé les foulards ! Bien siir, la
petite blagounette de 8h45 qui fait du bien ! Il fut ravi de mon cadeau. Bon, j’aimerais
maintenant faire une petite pause « connaissance » avec le seul moment de I'histoire du
Canada ou I'Indian Act a failli étre abrogé. Je parle de l'histoire du livre blanc, c’est
important car il est le point d’orgue de la lutte autochtone contemporaine. Pour la
premiére fois dans l'histoire, il y a une unité autochtone forte. Le Canada, un moment
donné, a cherché a abolir le ministére des affaires autochtones, il y avait une volonté
d’oter la loi sur les Indiens mais en méme temps d’abroger le statut d’'Indien et tous les
traités légaux. Cela aurait permis de faire des statuts juridiques spécifiques aux Indiens
et de faire des membres des Premiéres Nations des citoyens canadiens. Encore une fois
I'acceptation en tant que citoyens canadiens fait partie de 'assimilation administrative
et de la non-reconnaissance de leurs droits ! En juin 1969, plus de 200 chefs autochtones
se réunissent aux parlements d’Ottawa pour I'annonce officielle du gouvernement et de
Jean Chrétien. Ils ont 'espoir dans leurs yeux, enfin le gouvernement va avancer sur ce
sujet. Jean Chrétien propose alors le livre blanc. Dans ce livre blanc, il y a : 'abolition de
I'Indian Act, la conversion des terres de réserves en propriété privée donc assujetties a
I'impét foncier, (I'indien est maitre de son terrain que parce que le gouvernement le
veut bien). Une assimilation graduelle et douce pour que les indiens deviennent une
minorité ethnique au méme titre que les Italo-canadiens ou les irlando-canadiens. Le
livre blanc propose également que toute responsabilité des services aux autochtones
soit assurée par la province et ne sera plus gérée par le systéme fédéral, I'Indian act
étant géré par le fédéral. Et tous les traités antérieurs seront dissous. Jean Chrétien, avec
ces mesures, prétend accroitre les libertés des peuples autochtones. Sauf qu’il ne répond
absolument pas a la demande des autochtones. On assiste bien la non pas a une
reconnaissance des natifs, mais bien déja a une méconnaissance de leurs besoins. Mais
surtout, encore une stratégie d’absorption des Indiens pour les forcer encore plus a étre
canadiens, c’est donc, ne toujours pas les reconnaitre. Ce livre blanc a provoqué une tres
forte montée de colére chez les autochtones et sera retiré des 1970. Le premier ministre
de I'époque, qui souhaitait une unité du peuple canadien, ne supportait pas I'idée qu'une
partie de la société ait pu conclure des traités avec une autre. Selon lui, tous les hommes
doivent étre égaux devant la loi, et a donc répondu devant leur refus : « Nous les

garderons dans le ghetto aussi longtemps qu'ils le souhaitent ». Cest une

43



incompréhension totale, le refus des autochtones ne tient évidemment pas a ce désir de
vie précaire, mais plutot au désir de dire non a une société blanche qu’ils n’ont pas
choisie et qu'on leur a imposée depuis quatre siécles. A la suite de cela, Harold Cardinal,
écrivain défenseur des droits des autochtones, et I'association des Indiens de I’Alberta
répondirent avec un document, le citizen plus, connu aussi sous le nom de livre rouge en
Alberta. Il y a également le livre brun en Colombie britannique. Dans les revendications
autochtones, il y a en premier, le fait qu'aucun changement ne peut étre apporté aux
statuts d’indien sans consentement des peuples concernés. Puis, que les réserves ne sont
pas les propriétés de la couronne et qu’elles appartiennent aux autochtones, elles ont
été reconnues par des traités et depuis, la couronne ne fait que les détenir sans pouvoir.
Et le livre rouge stipule aussi que seuls les autochtones peuvent se prévaloir des
ressources et des responsabilités susceptibles de leur permettre de déterminer leurs
propres priorités et leurs stratégies de développement.

Cette histoire est importante car elle marque le début de la lutte autochtone
contemporaine qui, grace a une opposition forte et unie qui a su répondre activement, a
permis une bataille gagnante pour eux. Le livre blanc sera retiré début 1970, il n’est pas
appliqué en tant que tel, méme si malgré tout, le livre blanc imprégnera la vie politique
canadienne insidieusement. Nous nous apprétons avec Mr.Schmoor a interviewer Marc.
L’interview de Marc était d’'une tres bonne qualité, j’ai pu apprendre que Québec veut
dire « débarque du bateau » en langue Innu. Les autochtones ont aidé les colons a
s'habituer a leurs terres, a survivre face aux contraintes naturelles. En échange, c'est aux
colons de les aider a bien vivre, selon Marc. J'ai trouvé cette phrase touchante, il parle
beaucoup du contexte sociopolitique complexe entre l'exploitation du minerai et les
conditions précaires des Innus. Je laisse toute la qualité de l'interview au bon soin de
Mr.Schmoor qui en a une version audiovisuelle excellente.

Apres cette interview, on est allés chercher l'intérieur d'un piano. On a aidé Marc
a le transporter puis on est allés a Maliotenam pour les suites de la série d’interviews
que nous devons effectuer, celle dOmer maintenant. On cherchait une cantine pour le
midi, Mr.Schmoor est entré chez quelqu'un en pensant que c'était la cantine, une Innu
nous a ouvert en demandant ce qu'on lui voulait. C'était cocasse comme situation, on
s'est posés ensuite dans une cantine autochtone spéciale « Poutine ». J'ai pu offrir a
Mr.Schmoor une bonne poutine d’anniversaire ! Il y a quand méme un coté ghetto

américain avec beaucoup de gens obéses dans la réserve. On a fait un tour dans la

44



réserve et on est arrivés pres de 1'église. ]'ai voulu la visiter et j'ai eu la chance de parler
au curé qui venait de Madagascar. Il a eu la gentillesse de me présenter le lieu. Il
m’expliqua d’abord les fresques, avec 'omniprésence de la représentation du mocassin.

Avec Jésus peint dans le mocassin, alors symbole de sécurité. Il y a les temps de péche et
les temps de chasse qui sont représentés. Il y a un tabernacle, en forme de tente, avec
des raquettes pour marcher sur la neige. L'esthétique est un joli métissage religieux
entre I'esthétique Innu animiste et I'occident chrétien. Il y a une sculpture de canoé car
les Innus sont chrétiens. Les pages de la bible sculptées en bois, représentent les vagues
qui supportent les canoés des Innus. Dans I'église, il y a une statue de Marie et de Joseph,
puis il y a Kateri Tekakwitha. Il y a un mélange, une porosité, entre 'animisme, le grand
créateur et le Dieu chrétien, il y en a plein qui assimilent les deux. Ils ont I'église en
commun, puis certains ont aussi un lien intérieur a la terre et a leurs ancétres. 1l officie a
la paroisse depuis quinze ans. Au début, c’était difficile pour lui, les hivers étaient trés
froids, il vient de Madagascar. Il y a une belle statue de Sainte-Anne qui est la grandmere
de Jésus car les Innus ont une société relativement matriarcale ol la grand-mére joue un
role tres important. S'il y a un discours a faire dans I'église, ce sont les femmes qui
décident, c’est la grand-mere qui décide s’il faut baptiser I'enfant, s’il faut se marier, elle
parle pour la famille, elle est cheffe du clan, pas comme dans la chrétienté ou ’homme a
une place prépondérante. Le curé laisse les femmes matures faire les discours dans
I'église. Le 26 juillet, c’était la Sainte-Anne, la grand-mere de Jésus. C’est une féte trés
importante, toute la communauté Innu féte la priere a Sainte-Anne. Il existe des villes
portant le nom de Sainte-Anne comme Sainte-Anne-de-Beauprés avec un édifice en
I'honneur de Sainte-Anne extrémement important. Chez les Innus, c’est la grand-mere
qui transmet les traditions orales aux enfants. Dans 'église, il y a beaucoup d’objets faits
avec du caribou, car c’est vraiment un animal sacré pour les Innus. L’histoire de Jésus est
écrite en Innu et les illustrations sont peintes dans des raquettes pour la neige. Jésus
s’écrit Seshush dans la langue Innu. Je remarque que dans les langues algonquiennes les
«1» sont souvent mangés lors de la prononciation, les K sont prononcés « gu ». Le prétre
parle Innu couramment, il dit qu’il y a beaucoup de mots a rallonge comme en allemand.
Il est chargé de continuer d’apporter la voix de Dieu dans les communautés, je trouve
que cela n’est pas aisé apres 'horreur des pensionnats, c’est tres courageux ! [l y a

vraiment un mélange subtil entre le paganisme animiste et la chrétienté. Je trouve ce

45



métissage fascinant, et le fait qu’il existe une sainte catholique canonisée Mohawk
apporte vraiment une unification des deux pans religieux.

J’aimerais m’attarder sur Kateri Tekakwitha, née en 1656, fille de chef Mohawk,
et mére algonquienne catholique. Cette mystique Mohawk me fascine, elle fut adoptée
par ses deux tantes et son oncle, alors chef Mohawk. Elle a été baptisée tardivement, sa
meére a influencé son orientation religieuse par les récits de Jésus. Elle allait souvent
seule dans les bois pour communier avec Dieu. Elle s’exposait a la douleur du froid, se
pergait la peau avec des épines pour imiter les souffrances du Christ. Une partie de sa
famille était décue de son choix spirituel. Elle a été canonisée tardivement. Une fois
baptisée, elle a été rejetée de son village et sa famille refusait de la nourrir le dimanche,
car elle refusait de travailler ce jour-la. Elle avait des menaces de sa propre
communauté, si elle ne renoncait pas a sa foi chrétienne. En 1677, elle a fui le village a
travers le bois et les riviéres, jusqu'a la mission catholique de Saint-Francois-Xavier a
coté de Montréal. Le voyage a duré deux mois a travers la nature. Elle voulait aussi
prouver qu’elle était digne de Dieu. Devant un tel exploit, les missionnaires chrétiens lui
ont accordé le droit de recevoir sa premiére communion en 1677. Sur les rives du fleuve
de Saint-Laurent, elle a vécu dans la cabane d’Anastasia, une autochtone chrétienne. Elle
avait atteint 'union avec Dieu, selon beaucoup de personnes. Elle portait toujours son
chapelet, elle aidait les pauvres et les malades, elles construisaient des croix en bois
qu’elle laissait dans la forét, ou elle aimait prier. Le 25 mars 1679, elle fait veeu de
chasteté pour le reste de sa vie, elle est la toute premiere Indienne a donner sa vie a
Dieu. Elle ne se mariera jamais. Elle meurt le 17 avril 1680, le mercredi de la semaine
sainte, a 'dge de 24 ans. Ses derniers mots furent « Jésus, je t'aime» en Iroquoiens. On
raconte que les cicatrices de son visage et de son corps ont disparu par miracle. Elle a
été béatifiée le 22 juin 1980 en la basilique St Pierre par le pape Jean-Paul II, puis
canonisée le 21 octobre 2012 par Benoit XVI. Elle est la premiere native d’Amérique du
Nord a étre canonisée. Selon Kateri, le corps est la porte d’entrée du salut, elle est
devenue patronne de l'écologie et de I'environnement, elle est un modéle pour la
nouvelle évangélisation de I'église sur les territoires américains au 17¢mesiecle.

Mais revenons en 2024, je me trouve avec Mr.Schmoor dans cette église et Alfred,
le curé de Maliotenam. Lui il fait des messes, des confessions, des baptémes. Les Innus
s’organisent aussi pour prier, ils dansent le Makoucham avec le teueikan sacré mais ils le

font aussi sous le prisme de I'église qui se greffe a leur culture. On parle de Jésus, Dieu

46



est créateur, il y a un paralléle, une analogie car les Innus croient par tradition au grand
créateur. Pour les Innus, dés que I'on mange quelque chose, c’est le créateur qui donne
cette victuaille, il faut donc lui rendre et jeter du tabac, il faut remercier pour ce que 'on
a dans I'église catholique. Il y avait aussi des priéres avant les repas, on trouve toujours
des similitudes. Les Innus sont nombreux a venir a la messe, les deux croyances se
mélangent. Le curé précise qu'il y a un fort taux de suicides, cinq depuis le début de
I'année; il trouve la solution rapide pour ne pas vivre cette souffrance. Une souffrance
générée par les traumatismes des générations d’avant, la précarité et la misére sociale.
Le curé précise que ¢a se stabilise, mais que c’est dramatique et cela le désole de faire
des enterrements sur des jeunes qui se suicident. Le curé précise que les Innus sont
nomades, il a assisté avec eux a une chasse au caribou en forét. Il nous explique que
c’était tres intense et que les Innus sont tres fiers d’aller chasser dans la forét, c’est leur
facon de se reconnecter a la terre. Ils sont trés rapides car ils connaissent parfaitement
la forét et ses secrets, ils sont restés une semaine a la chasse et a la péche en pleine
nature. Avec le curé, ils ont eu sept caribous. Ils ont gardé une intuition incroyable en
pleine nature. Le curé nous a précisé que c’était dur de les suivre en forét. Il reste en eux
une partie nomade, ils bougent beaucoup, pas loin, mais beaucoup sur la riviére pour la
péche et en forét pour la chasse, etc. Dans le nom Mani Utenam, Mani signifie Marie, et
Utenam, le territoire. La connotation est chrétienne, Maliotenam signifie donc le
territoire de Marie.

En repartant, le curé m’a donné des références autour de la vie de Kateri
Tekakwitha. Bon, a la base on cherchait une interview d'Omer, le fameux vétéran Innu,
mais cet arrét a I'église c’était vraiment intéressant. On se ballade dans la réserve, une
Innu qui avait du sang sur les mains nous a demandé de l'argent, elle semblait droguée.
On a trouvé la maison d'Omer, il y avait la une femme et son bébé, on ne comprenait rien
a ce qu'elle disait mais Mr.Schmoor lui répondait : « D’accord, ok ! ». C’était surréaliste !
Je constate que certaines cours de maison sont des tentes de sudation. On a cherché
Omer, il n’était pas chez lui, il était plus loin dans la réserve.

Aprés avoir marché, finalement on apprend qu’il est a Sept-Iles... Bon, on tourne
en rond avec cette interview, du coup on a fait du stop, et on a été pris par un pote de
Marc qui nous a vus brievement avec Marc dans son « shop » ! Un gars tres sympathique
qui parle un peu... beaucoup voire beaucoup ! Il nous a matraqués de sujets, du

syndrome de la femme qui consomme les syndromes chez les autochtones, des

47



problémes de consanguinité, le fait que les autochtones aient beaucoup de gras, les
peuples des premiéres nations mangeaient parfois du phoque cru I'hiver, puis ceux qui
ont survécu sont ceux qui ont pu garder le plus de graisse, car il vivait sur leur graisse
pendant plusieurs jours. Il nous débitait des tas de théories biologiques sur les
autochtones. Il poursuit en précisant que depuis, avec les systemes de vie sédentaire et
consumériste, il n’y a presque plus jamais de diéte donc beaucoup s’engraissent, et selon
lui 50% ont du diabete.

Avec Mr.Schmoor, on pense plutdt que c’est dii a I'intégration de la malbouffe et
au modele de vie étasunien au sein des communautés qu'’il y a autant de soucis d’obésité.
Bien qu'il nous prétende avoir des racines Abenakis (qui était caché jusqu'a ses douze
ans, car sa famille en avait honte), il avait un dréle de discours sur la morphologie des
peuples des premieres nations. Il disait que le tronc est engraissé, leur graisse
s'accroche uniquement autour du trong, car il leur faut de bonnes jambes et de bons
bras, leurs membres étant peu impactés par la graisse pour la survie. Pour lui, les
autochtones sont des Mongols qui ont traversé la mer par le détroit de Béring, théorie
sur les autochtones que j'ai déja entendue. Il nous emmeéne dans plein d’endroits,
notamment le long de la riviere de Moisie. Mr.Schmoor a fait des plans drone pendant
que je faisais une visio avec mon Eugénie. C'est toujours chouette de la voir, elle a méme
pu parler au Québécois qui a trouvé qu’elle avait de tres jolis sourcils. Eugénie m’a fait
part d'une réflexion intéressante concernant des similarités des natifs d’Amérique du
nord avec ce qu’elle avait percu chez certains peuples d’Afrique.

En remontant la riviere, il nous explique que 80% des ressources maritimes
partent a l'extérieur du pays, et qu'il est interdit de pécher dans les rivieres pour laisser
les compagnies opérer, car elles ont conclu des marchés avec le gouvernement fédéral
canadien. Il nous a aussi emmenés dans une usine de spiruline, on en a go{ité qui sortait
de l'usine. Bon, a ce stade du voyage, je ne sais plus trop ol j’en suis et je n’ai pas trop
compris ce que je faisais la dans cette usine, mais la spiruline, pour une fois, n’était pas si
mauvaise. Il nous soutient qu’hier soir vers 22h il y avait des aurores boréales, puis il a
continué a parler, encore et encore, si bien que je me suis éclipsé pendant que
Mr.Schmoor continuait a 'écouter. J'avais le cerveau en miettes. On attend Omer pour
I'interview qui a dit qu'il viendrait sur Moisie vers 17h, puis vers 18h, puis vers 19h...

Bon bref, avec Mr.Schmoor, on est KO, dodo.

48



Jour 15: 15 Aofit

Marie-Josée nous a emmenés au bus ce matin, j'étais trés stressé a I'idée de rater
ce bus. Cela faisait rire Mr.Schmoor. En plus, Jean est venu nous rendre visite de bon
matin, et il a entamé une discussion !!! Il est super gentil, mais par contre, il nous fait
répéter les trois quarts de nos phrases, tant il est sourd et du coup, Mr.Schmoor lui
parlait exprés d’aneries diverses et il disait tout le temps « Hein ? ». Alors que de mon
cOté, j'étais stressé, ¢a m’a fatigué son incompréhension perpétuelle et Mr.Schmoor
n’arrétait pas de déconner et de lui répondre des balivernes a foison. Du coup, le pauvre
Jean ne comprenait vraiment plus rien. Et moi, j’en avais encore plus marre puisque
j’étais stressé et il fallait qu’on prépare nos affaires. Alors on a cuit des ceufs, Marie-Josée
est venue pour nous emmener a Sept-Iles. Elle nous a dit que c’était dommage qu’on
n’ait pas eu d’'interviews de gens de la communauté. En méme temps, on aurait pu en

avoir deux, mais ils nous ont posé des lapins !

Au moment de partir, Mr.Schmoor et Marie-Josée n’arrétaient pas de parler alors
que I'heure du départ du bus arrive a grand pas. Mon agacement stressé a fait rire
Mr.Schmoor qui, par espiéglerie, s'Tamusait a me faire baliser. Mais ouf, on est dans le
bus, c’est parti pour 14h-15h de trajet, le tout partagé sur trois bus. J'en profite pour
relater ma journée d’hier et écrire encore un peu. J’ai mal au crane, je peine a dormir
depuis un sacré moment, je tourne en rond la nuit, c’est pénible. Je pense faire une sieste
bientdt. Les conducteurs de bus canadiens, c’est tout un monde, ils n’arrétent pas de
faire des blagues, et méme s’ils sont en retard, ils s’attendent entre bus de
correspondance en se marrant et en prenant leur temps. Il dépose un chauffeur dans un
endroit tout seul, il y en a un autre qui remonte. C’est tout un univers, je ne comprends
pas tout, avec Mr.Schmoor on demande quinze fois si on doit descendre, ils doivent nous
prendre pour des guignols. Il y a une vieille dame un peu aigrie qui n’a pas voulu céder la
place a une autre dame. Elle avait pourtant pour seule voisine, son sac a main et le bus
était presque au complet. J’ai donc proposé ma place avoisinant la mienne a la dame.
C’était une anglaise, qui habitait a Terre-Neuve. Je lui ai dit que j’habitais Granville et
qu’il y avait un lien immense entre nos deux contrées pour la péche a la morue. J'ai
forcément une petite pensée pour le Marité. Elle m’a dit qu’elle était musicienne et jouait
de la country et du blues dans les mariages. Elle est vite descendue, je me dis que la
vieille dame aigrie aurait pu faire un effort. Ce qui m’a d’autant plus énervé, c’est quand

49



elle s’est mise a lire la Bible assidument. C’est bien la peine de se consacrer a lire un tel
ouvrage de sagesse religieuse, si elle n’est pas capable d’appliquer des principes aussi
simples et altruistes que déplacer son sac pour qu'une personne puisse s’asseoir a ses
cOtés. Je I'ai maudite ! Nous changeons de bus, je somnole parfois, des images de David
me viennent en téte, je crois que je n'arrive pas a réaliser ce drame, il m’est difficile a
une telle distance de profondément le conscientiser, ou alors peut-étre qu'une partie de
déni me sauve. Dans le fond, je ne sais plus, car parfois j'en souffre. J'ai aussi écouté des
cours sur le sacré, ¢a m’a fait du bien. C’était sur les théories de la fonction symbolique
d’Ernst

Cassirer et sur la notion de Sacré de Rudolf Otto que Jung reprendra plus tard ainsi que
Mircea Eliade. Je ne vais pas déballer la pensée théologico-philosophique de ces
penseurs mais c’était vraiment enrichissant, j’ai besoin de ¢a. Les théories qui entourent
la quéte métaphysique restent quand méme prodigieuses, elles sont vraiment
importantes méme si en vérité, j'ai le sentiment de la vivre de maniére trés empirique,
voire intimiste de par mon périple canadien et de par I'amour que je porte et partage
avec Eugénie. Pour le troisitme et dernier changement de bus, en route pour
Chibougamau, nous avons rencontré deux jeunes énergumenes de type québécois, qui
sont au collége et qui nous apprennent toutes les stratégies d’intonation du langage. La
fille pense que les Francgais ont une langue plus classe, plus chic, comme si c’était un
nouveau frangais tres évolué, mais que par conséquent, ils sont aigris. Je leur ai expliqué
que c’est parce qu’ils mettent tellement de temps a vérifier toute leur orthographe et
toute leur grammaire syntaxique, qu’ils en deviennent aigris. Puisque I'orthographe
n’est plus un outil transcripteur au service d’'une langue. C’est devenu un culte et si tu ne
le respectes pas, ta sentence est radicale, elle se nomme le discrédit ! Pendant ce temps,
les deux jeunes disent qu’ils sont intelligents, sympathiques, tres jolis, tres spéciaux, et
treés gentils, mais bon, c’est eux qui me dictent quoi écrire en ce moment méme ! La fille
prétend qu'ils sont tous sympathiques parce qu'’ils n’ont besoin que de quatre ou cinq
mots pour tout dire en pronongant tout mal a l'arrache, et c’est pour ¢a qu'’ils sont si
humains et si sympas, je dois avouer que leurs théories linguistiques sont quand méme
rigolotes. Ils sont surpris de savoir qu'en dessous de 18 ans, rares sont ceux qui
travaillent en France, et ils trouvent que nos salaires ne sont pas tres élevés.

L’adolescente de 14 ans dit que son pére a déja trois maisons, et qu’elle est trés riche.

50



Pendant nos discussions, les paysages défilent tout en se noyant dans le noir de la nuit,
et on s'enfonce de plus en plus sur les terres du nord.

La route est interminable et il fait de plus en plus froid. C'est une région ou 1'on
pourrait voir des aurores boréales, je n'arrétais pas de regarder a travers le carreau du
bus vers le ciel au cas ou ! Mais a défaut, la lune offrait un spectacle renversant, d'une
ocre sombre, magnifique ! Nous sommes arrivés enfin, apres un long périple routier, a
Chibougamau. Nous avons mangé au Mc Donald, d’ailleurs c’était assez étrange de voir le
« M » jaune apparaitre dans la nuit apres des heures et des heures de route dans la nuit
entourée de coniféres ! Toujours sous le regard de cette lune magistrale, et aprés une
demi-heure de marche ou Mr.Schmoor tentait le stop alors qu’on était a deux pas de
I’hotel, nous sommes arrivés a notre chambre et nous nous sommes endormis

rapidement.

51



52



CHAPITRE 3:

Isabelle et La Baie James (Territoire Cree)

Jour 16: 16 Aolt

Ce matin je me suis réveillé, je suis allé a la poste pour ma deuxiéme flopée de
lettres, dans cette série de cartes postales, il y a celle que j'avais promise a David. Je
I'écris malgré tout, c'est une étape difficile, car je sais qu'a la fin de cet écrit, ce seront
mes derniers mots pour lui.. Mais le 28 juillet, au concert, il m'avait dit : prends mon
adresse, envoie-moi une lettre, j'aime les sagesses indiennes. David, qu'as-tu fait ? Je
respecte ton choix mais que c'est dur. Cette ultime lettre, je la considére comme une
étape de mon deuil, accepte-la a titre posthume, David, je t'en prie. Puis je me suis
ensuite attelé a faire une série de 5 cartes postales qui se suivent pour Eugénie. Les
dames de la poste ont rigolé en voyant une telle idée quand je leur ai demandé si c’était
possible de les poster en différé, elles m’ont dit que non. C’était juste au cas ou il n'y
aurait pas eu de poste dans la réserve. Apres avoir mangé avec Mr.Schmoor, nous
partons nous balader dans Chibougamau en attendant qu’lsa vienne nous chercher pour
Mistissini. Eh oui, les réseaux de bus ne desservent aucune réserve autochtone. Au
Centre social de Chibougamau, on a rencontré une femme Cree qui nous a expliqué un
petit peu la langue, par exemple comment dire merci, « jinskumdin » qui se prononce
jinchskeumden. C'était un centre trés chouette avec beaucoup de documents
intéressants sur les Cree et sur les préventions d'alcool et le cannabis. Il y avait une
boutique d'artisanat de la nation Cree également, c'était vraiment intéressant et le
commerce de fourrure est toujours tres important pour eux :du lynx, du castor, des
fouines blanches etc. La chasse est omniprésente dans leurs cultures, méme si elle n’est

plus une nécessité, c’est un rituel pour les communautés des Premieres Nations.

Ensuite, nous sommes allés pres de la plage de Chibougamau, une place tranquille
avec de I'eau potable mais non potable. C’était marqué en gros « eau potable » avec un
panneau attention eau non potable ! Nous sommes de retour a I'hétel, ils nous ont gardé
nos sacs, il faisait finalement chaud durant cette journée. Isabelle nous a retrouvés, elle a
une connaissance de la culture Cree tout a fait remarquable. Elle nous a expliqué

beaucoup de choses, notamment que, dans les réserves les prix sont 1/3 plus chers

53



qu'en dehors. C'est une loi gouvernementale pour que les allochtones ne viennent pas
dans les réserves, il y a une forme de racisme systémique du gouvernement. Elle nous a
expliqué aussi qu'un pow wow ne reflete pas la quotidienneté des Cree, il y a peu de
sauge fumée, etc. IIs sont trés pratiquants de la religion catholique, ils sont vraiment
chrétiens. Elle nous précise que I'on peut perdre son statut d'indien rien qu'en voulant
résider a l'extérieur de la communauté. Il y a des problemes de consanguinité aussi car
si on se marie a I'extérieur de la communauté, on perd ses droits indiens. Les Indiens
sont exonérés de toute taxe et de tout impot car ce ne sont pas leurs gouvernements qui
leur ont imposé. Le droit de vote a été accordé aux Indiens le 2 mai 1969, mais les
Indiens n’en ont rien a faire car pour eux cela ne les regarde pas. L'alcool est interdit sur
les réserves a la suite de nombreux soucis avec cette boisson. Isabelle est infirmiere au
sein de la communauté, elle nous explique les gros soucis diabétiques liés a leur
sédentarisation forcée et la venue de la malbouffe avec le gras, le sucre et le sel. Elle est
partie chercher du vin, c'est interdit d'en consommer sur la réserve, mais comme elle est

allochtone, ¢a passe mieux.

Nous sommes en route pour Mistisini, toute la nation Cree a signé un pacte avec
le gouvernement provincial québécois, afin que la compagnie Hydro-Québec leur verse
une redevance que la communauté doit diviser entre elle. Cela avait fait beaucoup de
débats a I'époque, méme encore aujourd'hui au sein des communautés, pour les anciens,
c'est vendre 1'dme au diable blanc. Il y a le gouvernement fédéral, il donne a toutes les
premieres nations, ensuite il y a les provinces qui concluent ou non des marchés avec les
autochtones. Cela dépend aussi si ce sont des entreprises privées ou publiques. Par
exemple, a Maliotenam et Uashat, les communautés sont pauvres car la mine de fer est
privée alors qu'Hydro-Québec est une entreprise publique et redistribue une redevance
aux communautés Cree se situant sur le territoire de la province de Québec,
Hydroquébec ayant orné leurs paysages de nombreux barrages... Cependant, c'est mal
réparti, et ceux qui ont golGté au pouvoir de l'argent n'ont parfois plus l'esprit
communautaire. On a vu une perdrix sur la route, Isabelle a ralenti sans prendre en
compte le pick-up qui la suivait. Elle nous explique que la perdrix change de couleur
I'hiver en blanc pour mieux se camoufler. Nous avons ensuite parlé des Métis, dont la
situation est trés complexe concernant 1'impot, car ils proviennent d’'un métissage, et ce

sont des métissages postcoloniaux. Ils ont une carte particuliére suivant le niveau

54



sanguin. Il faut le prouver en pourcentage, leurs revendications dépendant uniquement
des droits de I'Indian act et surtout de cette exonération d'impét. Ainsi ce n’est pas par
fierté d’avoir du sang des Premiéres Nations. Isabelle nous dit que sur la route que I'on
emprunte de Chibougamau a Mistissini, elle a déja vu des renards des orignaux, des
ours, pas de grizzly car on n’est pas assez dans le nord, il faut pour cela aller dans le
grand nord avec les Inuits ; 1a, nous sommes seulement dans le nord qui pourtant se
trouve étre déja le plus au nord de notre périple. L'espoir de voir des aurores boréales
est grand. Isabelle est habituée a en voir surtout en janvier-février, elle les contemple
tous les soirs de son balcon. Plus on avance dans le nord, moins il y a d'arbres, plusil y a
la toundra par manque d'oxygene. Nous contournons l'un des plus grands lacs du nord,
le lac Mistassini, nous allons au plus loin de notre périple. Le Nord étend sa nature
puissante, verdoyant de coniféres sous les ailes de nombreuses corneilles qui rodent en

quéte de nourriture.

Nous arrivons a Mistisini avec quelques maisons riches d’apparence, car certains
Crees sont riches du fait de la redevance inéquitablement partagée. C'est I'une des
communautés les plus riches du pays. Au sein de cette communauté, a Mistissini, il y a le
batiment du gouvernement Cree. Isabelle nous invite a aller rejoindre le festival de
Oujépoint, un événement annuel ou tous les Crees de la communauté d’Oujé-
Bougoumou se retrouvent sur une presqu’ile, une pointe. Ces terres sont les terres
ancestrales de la communauté d’Oujé-Bougoumou. Nous devons pour atteindre ces
terres prendre une embarcation qui fait des allers-retours avec 3 bateaux. Nous sommes
sur le quai, il y a pas mal de monde, c'est intense, les gamins courent et jouent partout,
les chiens sont en liberté, car ils appartiennent a la communauté, ils sont libres. J'aide
une dame avec Isabelle a prendre le bateau, en conséquence Mr.Schmoor est parti tout
seul en bateau sur 1'lle et nous I'avons rejoint avec Isabelle, dans un second bateau. Une
fois sur la presqu’ile, nous appréhendons ce lieu de féte composé de multiples cabanes
de bois vétues de toile, cela fait une semaine qu’ils sont sur ce qui semble étre une ile. Le
festival s’appelle Oujé-point car c’est le point ou les ancétres Cree d’Oujé-Bougoumou
vivaient il ya des siécles. L'un des grands chefs Cree a pris la parole, il est I'un des
derniers a témoigner de la signature avec Hydro-Québec. Il fait un discours en Cree au
peuple de la nation Cree. C’est méme plus qu'un discours, c’est toute une transmission

orale de l'histoire de cette communauté Cree qui a réussi a négocier avec I’homme blanc.

55



Les dates sont dites en anglais car ils n'ont pas tellement de mots pour les dates, ils
n'étaient pas affiliés au systeme grégorien. Lorsqu’il manque quelques notions a la
langue Cree, ils empruntent a I'anglais, ils parlent tous anglais et Cree. On a rencontré
Chief Kenny Blacksmith qui nous raconte son histoire : lorsqu’il était petit, sa mere lui a
appris a faire de la médecine avec les arbres, il a transmis énormément cette science
ancestrale. Il fabrique méme de 'huile de massage avec 'essence des arbres. Il soigne les
gens en récoltant des plantes dans la nature, il transforme tout en huile et les donne a la
communauté, il en vend une partie en ligne. Il soigne les articulations, les muscles. 11
nous a rappelés, en tant que guérisseur de la médecine traditionnelle, qu’il fallait croire
en la nature, pour communier avec elle afin d’avoir une véritable connexion entre le soin
et 'origine d’ou il provient. Il se souvient de ces terres quand il était petit, sa femme
nous a méme dit qu’elle courait petite sur ces terres. Ses parents lui avaient dit : « Va
avec les blancs pour connaitre leur fagon d’étre et reviens vers nous pour comprendre ».
Il se souvient encore par coeur de son numéro de matricule au pensionnat catholique. I1
nous l'a récité, ¢a faisait froid dans le dos. Adulte, il était professeur de photo. Il a fait de
la photo avec un ami qui travaillait pour National Géographic, il a été le témoin d'un
désastre, lorsqu’'un barrage a cédé et inondé une grosse partie de la forét. Les photos
étaient magnifiques mais transmettaient par l'image l'effroi d’'un désastre. Il adore
raconter les 1égendes indiennes ainsi que les légendes du monde entier. Il trouve qu'il y
a des liens entre toutes ces 1égendes, comme un imaginaire commun. Il avait vraiment
une sagesse en lui, je le trouvais trés beau. Sa femme est venue nous dire bonjour, elle
est linguiste. Quand on lui a dit qu’on était frangais, elle nous a fait un grand sourire en

nous souhaitant la bienvenue.

A la suite de quoi Chief Kenny nous a apporté de l'orignal & manger, c’était
délicieux, puis il y avait du poisson, des pommes de terre et puis un énorme morceau de
poulet tué hier matin. On mangeait 3 méme la terre, on nous disait de faire attention aux
chiens qui se baladaient librement. On était totalement repus mais ils n’arrétaient pas de
nous apporter de la nourriture, ils étaient tres généreux. On a méme eu le droit a trois
desserts différents dont une forét noire, cela m’a rappelé la Pocatiere ! Le chef Cree
parlait encore, c’était un trés long discours en langue Cree et tout le monde écoutait
I'histoire de la communauté d’Oujé-Bougoumou. A la fin de son discours, les gens I'ont

applaudi, puis plusieurs membres ont pris le micro chacun leur tour, C’est un instant

56



extrémement important pour le peuple Cree d’Oujé-Bougoumou, car il relate toute leur
histoire, une fois par an, sur cette presqu'ile, il consolide les liens communautaires et
raconte leur histoire. Ensuite, ils ont mis de la musique et les autochtones se sont mis a
danser. A ma grande surprise, souvent, c’était de la musique irlandaise, la musique des
colons, ils s’amusaient dessus. L'un des membres de la communauté m’a demandé ce
que signifiait mon tatouage, je lui ai expliqué mon histoire, il I'a trouvé chouette, il dit
qu’il demande toujours la signification des tatouages parce que c’est souvent vecteur de
sens. Ce méme natif nous a expliqué qu’ici, il ne pratiquait pas le Sundance, j'étais

surpris, car la culture ici est algonquienne.

Alors avec Mr.Schmoor et Isabelle, nous sommes allés sur le dance-floor puis a un
moment donné l'organisatrice a méme balancé des bonbons partout, les gamins
couraient dans tous les sens pour les récupérer. Nous avons attendu un petit peu sur le
quai, les enfants pataugeaient dans l'eau et Isabelle nous a précisé qu’elle ne pourrait
pas faire ¢a car ces eaux sont remplies de sangsues... On a une messe chrétienne, ils se
sont alors mis en cercle et tout le monde devait se taire, méme les moteurs des bateaux

se sont éteints. Et un Cree a prononcé la parole de Dieu en Cree.

Nous reprenons I'embarcation, et nous arrivons dans la maison d’Isabelle qui
nous préte sa chambre d’ami, je vais redormir avec Mr.Schmoor, cela faisait longtemps !
Nous avons discuté quelque peu avant de se coucher des paradoxes liés aux
communautés autochtones, comme par exemple, 'adulation d’'une terre mere, d'une
nature sacrée et d'un manque d’effort quant au tri sélectif, ou dans les réserves les
déchets sont partout dans les rues. J’ai vu un enfant Cree jeter un emballage papier de
confiserie directement dans le lac Mistassini. Ils s’opposent au colonialisme, mais
épousent parfaitement tous les canons du capitalisme, avec des vétements kitsch made
in china, a leffigie d’'une esthétique indienne ancestrale, un pull over avec un
attraperéve, des casquettes avec des plumes, le tout fabriqué sans éthique dans le
marché international. Leur adhérence totale au systeme capitaliste dans leur pratique
ne peut pas étre en cohésion avec le refus du colonialisme d’ou il découle. Dans les
communautés, il y a beaucoup d’alcool, de drogue et de violences. Malgré tout, il y a une
perte d’identité, héritiére des pensionnats, les restrictions au-dela de leurs territoires et
le racisme environnant provoquent un malaise immense. Il faut dire qu’historiquement
les Algonquiens, dont la nation Cree fait partie, sont des nomades, contrairement aux

57



Iroquoiens, et les colons les ont forcés a étre sédentarisés et privés de ressources par la
suite. La réponse pour les sauver était que le systéme capitaliste leur offrait tout ce dont
ils avait besoin. Il devait donc étre adopté de force par eux. A partir de 13, I'unique choix
est d’embrasser ce systéme de vie pour accéder aux resources d'une autre maniere, plus
pécuniére, de la découle tout le paradoxe du démon qui se montre comme le sauveur.
Sans compter qu'ici c’est la chrétienté qui domine leur croyance. Ils ont une volonté de
retour mais qui s’applique difficilement tant les ravages de la colonisation sont intenses.
Et s’ils veulent un retour a leurs racines, cela signifie pour eux, abandonner de
nombreux conforts liés au systeme capitaliste. C’est toujours la méme question, a quel
point revient-on aux traditions ? Reconquérir leur culture, oui, mais a quel prix et
comment ? Isabelle nous a expliqué aussi le rapport au travail. Dans les années 60-70,
les buildings de New York ont été construits en partie par des natifs car ils sont trés peu
sensibles au vertige. Mais aujourd’hui et dans la communauté Cree, il y a beaucoup
d’absentéisme au travail pour ceux qui travaillent, car ils ne sont pas obligés de
travailler. Peu de Cree vont a I'école aussi. Par conséquent, de nombreux allochtones
viennent construire leur maison. Les Cree ne sont pas obligés de travailler car ils
percoivent de nombreuses redevances notamment celle d'Hydro-Québec. En fait, pour
résumer, il y a un cumul de redevances. D’abord, le gouvernement Canadien, le fédéral
verse une somme pour les 11 nations autochtones, puis chaque province verse aux
nations concernées sur leur territoire, la province du Québec verse aux Micmacs,
Abenakis, Mohawk, Innus, Cree qui sont sur son territoire etc. Puis le gouvernement
Cree verse un salaire a ceux qui travaillent et enfin, leur gloire mitigée, le contrat avec
Hydro-Québec, sorte de compagnie provinciale publique qui est géré comme si c’était
privé, ce contrat spécifique aux Cree et aux Inuits du territoire provincial de Québec. 11
leur donne un quatriéme versement, le seul qui est inégalement réparti. Pour la nation
Cree, il y a un Chef par communauté qui décide de beaucoup de choses sans avoir le
consentement du Chef de la nation Cree qui fait figure de représentant, un peu comme
Charles III en Angleterre... Pour Isabelle, qui est une allochtone qui travaille dans le
Nord chez les autochtones, notamment a Mistissini ot il y a de 'argent, il y a trois profils
de personnes. Les trois « m » comme elle dit : « Les missionnaires, les moneymaker et
les merdeux. Les missionnaires veulent sauver les peuples autochtones, les
moneymaker profitent de leurs situations pour faire du business puis repartent une fois

qu’ils se sont gavés et les merdeux, c’est ceux qui disent, on n’en veut pas chez nous,

58



mais qui viennent bosser quand méme parce qu’ils sont mauvais dans leurs métiers et
personne n’en veut. » Apres toutes ces données alimentant ma connaissance, je m’en
vais dormir.

Jour 17 : 17 Aodit

Apres s’étre réveillés pour notre premiére nuit dans Mistissini, nous sommes
allés a 1'hopital de la communauté, Mr Henry Mianscum était dans le service
d’hémodialyse. Il y avait cinq personnes d'installées, nous avons pu voir Mr Miamnscum
dans une salle a part. Il était vraiment adorable pendant que son sang se faisait filtrer.
Sur 'un des lits, il y avait un jeune autochtone qui dormait. Les contraintes de ce
traitement sont immenses. Les reins fonctionnant mal, des machines nettoient leur sang,
du coup les patients doivent rester 4h a c6té d'une machine qui nettoie leur sang et cela
3 ou 4 fois par semaine. C'est une vie de contrainte car elle tourne autour du traitement.

La malbouffe est omniprésente ici et détruit les gens de l'intérieur.

Apres avoir un peu discuté avec Mr Mianscum, nous repartons pour
Chibougamau. Isabelle nous relate un feu de forét immense qui s'est passé l'année
derniere, ils ont évacué tout le nord de la baie James. Elle s'est retrouvée a Montréal
méme si Mistissini a été épargné, c'était au cas ou car ils n'ont qu'une seule voie d'acces.
Depuis ils ont construit une autre route. Le temps de la route était méditatif, un vrai
bonheur de détente aprées une halte a Chibougamau pour acheter quelques victuailles et
le temps de poster une deuxieme lettre pour Eugénie, il m’en reste 3. Nous arrivons a
l'institut Cree d'Oujé-Bougoumou, on va pouvoir enfin s'immerger dans la culture Cree.
Apres le visionnage d’un petit film, un guide nous a regus, il était trés sympathique. Il
nous a raconté la fierté de la nation Cree. Il nous a aussi relaté une histoire de shaman, il
y en avait beaucoup a une époque, lorsque les temps étaient vraiment plus durs. C'était
beaucoup lié a la chasse. Les peuples des premiéres nations faisaient appel a eux pour
connaitre les bons endroits ou chasser. Les swing tentes, les tentes shaman, il n’y avait la
place que pour deux personnes. Le shaman appelait les esprits pour pouvoir leur
demander d’intervenir, c'était tres lié a la survie. Et ce n'était pas toujours positif car
faire venir des esprits, ¢a pouvait étre dangereux. Il y en a un qui a vu la lumiere, et
recevant un appel de Dieu, il a été comme laché et est devenu catholique. Les shamans
ont disparu petit a petit. Le guide nous explique que les orignaux ont remonté au fil des

années et qu'il en préférait sa viande par rapport au caribou. Il y a beaucoup de fouilles

59



archéologiques dans le territoire Cree, qui ont permis de retrouver énormément
d'objets. Un rituel était tres présent, les chasseurs accrochaient aux arbres les cranes en
hommage au Créateur. Le guide nous a relaté quelque chose d'étrange, le fait que son
pere est québécois et que c’est pour ¢a qu'il peut avoir une grosse barbe, car les
autochtones n'ont pas de barbe ! Je n’avais méme pas remarqué. Il nous explique que
son pére est quelqu’'un qui refusait la vie occidentale, il est parti vivre en forét et il a
épousé une femme Cree et il a vécu dans la communauté. Le guide évoque aussi
I'incroyable probleme de 1'alcool apporté par les colons avec les autochtones, 1'eau de
feu. L'eau qui a détruit une partie des autochtones. Le hochet se nomme shishikun, cela
se dit chichigeun. Le K en Cree se dit GU c'est le K en inuit qui se dit CA. Le guide nous
précise que la langue Cree est une langue descriptive et transmise oralement. On y
retrouve des similitudes avec la langue allemande avec I'ajout de nombreux suffixes a la
suite pour composer des mots a rallonge mais doués d'une précision rigoureuse.
Lorsque la langue Cree ne suffit plus, 'anglais comble les lacunes. Les femmes se
tenaient belles pour les hommes qui étaient partis trois semaines, elles se couvraient
d'un chale qui remplace le capuchon traditionnel. Le guide nous explique aussi le rituel
dans les maisons de walking out, une cérémonie qui se passe toujours a I'aurore du jour
ou I'enfant, lorsqu'il est en age de savoir marcher, touche enfin le sol, I'enfant ne touche
jamais le sol avant. La maman l'aide a marcher, il avance vers le grand-pere. IlIs sont sous
un tipi avec un feu sacré. Les petits gargcons ont un sac avec des couteaux, des outils. On
leur met parfois un fusil (maintenant ce sont des faux fusils) pour dire bienvenue. Tu es
prét a étre en action, a chasser, a parcourir la vie. C'est le grand-pére, I'enseignant, il
transfere ses connaissances. Les petites filles, on leur donne un sac avec une petite
hache et des outils. Souvent l'enseignement vient de la grand-mére. Ce rituel se calque
sur les modes de vie des nations algonquiennes : L'homme chassait loin pour aller
prendre le gros gibier, la femme tenait le camp, protégeait les enfants et chassait le petit

gibier.

Nous avons écouté un autre témoignage d'un ancien qui disait que, lorsqu'il allait
a la chasse, il chantait et le castor venait a lui comme s’il s'offrait. Il avait le sentiment
que c'était la chasse qui choisissait le chasseur. Il y a aussi tout un pan plus politique trés
intéressant. Grace a un canot, du nom d'Odeyak, les Cree ont réussi a faire connaitre leur

campagne, leur lutte au grand public. lls s’opposaient alors au projet Grande-Baleine (les

60



barrages hydroélectriques de la baie d’Hudson). Ce bateau a transporté certains
activistes Cree de la baie d'Hudson jusqu'a Manhattan, arrivant le 22 avril 1990, le jour
de la Terre. Le canot a été transféré au musée canadien a Aanischaaukamikw ol nous
sommes actuellement, en raison du role essentiel qu'a joué 1'0Oteyak dans leur histoire.
Avant ce moment, un autre aspect de leur histoire est relaté, I'agrément, la convention
concernant la baie James et le Nord du Québec est un moment crucial de 1'histoire de la
communauté Cree. Ils avaient pourtant obtenu une victoire juridique importante le 15
novembre 1973, lorsque le juge Albert Malouf, de la Cour supérieure du Québec avait
prononcé une injonction pour empécher la réalisation du projet de la Baie James. Le
premier accord moderne sur une revendication territoriale au Canada a pu étre conclu
grace a cette injonction. La revendication de certaines terres a été abandonnée le 11
novembre 1975 en échange de 225 millions de dollars. La Convention de la Baie James
et du Nord québécois, d'une portée considérable, a accordé des droits de chasse et de
péche au peuple Cree ainsi qu'une plus grande autonomie gouvernementale. La nation
Cree est une nation importante dans l'histoire des premiers peuples, elle est devenue
treés riche de par la négociation avec le gouvernement et leur fagcon de gérer les liens
politiques. Nous sommes allés dans la librairie du musée mais je n’ai pas trouvé ce que je
cherchais, un ouvrage francgais/Cree ou anglais/Cree avec un passage des symboles Cree
en roman. Apres la visite, nous avons fait un petit tour dans Oujé-Bougoumou. Il y avait
des jardins partagés que les personnes agées aiment entretenir. Le guide nous a
expliqué que dans cette petite réserve, il y avait un grand esprit communautaire. Par
exemple, si la communauté a une maison sale, on demande si ¢ca va a la personne, c'est
comme si on montrait un mal-étre. Les gens ont une fierté d'habiter a Oujé-Bougoumou,

c'est une belle communauté et le guide en est fier.

Mais nous commencions a avoir sérieusement faim, nous sommes allés pres d’'un
lac pour manger. On a mangé avec deux amies allochtones d’Isabelle qui habitaient
OujéBougoumou, On a fait du kayak sur le Lac d'Opemiska, a l'aller on a galéré avec
Mr.Schmoor car le courant nous embarquait toujours a l'encontre de notre volonté.
Nous prétendions alors que nous préférions que la nature nous guide par flemmardise
plus que par conviction ! Nous avons traversé des quenouilles avec Mr.Schmoor, on se
disait qu'il y avait des sacrés jolis plans cinématographiques a faire ! Puis nous avons fait

demi-tour et une fois sortis des quenouilles, on a plutot bien géré le retour jusqu'a la

61



plage, faut dire qu’on avait trouvé une technique avec Mr.Schmoor, on freinait d’'un coté

pour mieux orienter le kayak !

Une fois de retour sur la place, nous avons tous bu un coup. A ce moment, j'ai
trouvé que la gourde d'Isabelle était jolie, il m'a suffit a peine de prononcer cette phrase
pour que son amie psychologue me donne la sienne. Pour cela, nous sommes allés dans
la clinique de Oujé-Bougoumou, c'était une atmosphére étrange, la clinique est vieille et
semblait comme abandonnée esthétiquement. Et pourtant les lumieres étaient laissées
allumées, les ventilateurs tournaient encore, ¢a faisait presque comme si la clinique
venait d’étre désertée. La dame psychologue m'a offert sa tasse, une tasse que le
gouvernement Cree offre aux allochtones s'occupant de la santé de la communauté, j'en
suis fier, c’est une piéce rare ! Ensuite on est rentrés a Mistissini, chez Isabelle, pour

trouver un bon repas chaud, puis un bon repos, chat !

Jour 18 : 18 aoflit

Je me réveille tout juste aprés une nuit malmenée par des pluies diluviennes
intenses. Je me suis réveillé avant tout le monde, comme bien souvent. Alain Delon est
mort, j'imagine que mon oncle doit en étre affecté, il 'admirait tellement pour son jeu
d'acteur... J'ai préparé les ceufs pour Mr.Schmoor. J'ai fait un visage avec les ceufs pour
qu'il soit satisfait de son petit- déjeuner. Isabelle nous explique la fascination ici pour le
sucre et le gras, la junkfood et les donuts, la prévention est en chemin mais met du
temps a se mettre en place. On apprend encore aux femmes a ne pas boire quand on est
enceinte et a se protéger lors des rapports. Selon I'infirmiére, il faut s'imaginer qu'on est
30 ans en arriére. Il en est de méme pour la sensibilisation au diabete. Les Cree ont un
site ou ils cuisinent et revendent leurs plats, et ils font parfois de la revente aussi
d’aliments industriels. Il y a aussi toute une fascination pour les bleuets qui environnent
la communauté, ils font des tartes aux bleuets et tout un tas de mets culinaires. Certains
Cree font des allers-retours a Chibougamau pour acheter des produits et les revendre en
se faisant de la marge dans la réserve. De nombreuses personnes se nomment
Blacksmith, Petawabano, Mianscum, Gunnear, Coon com, Neeposh, etc... Il y a beaucoup
de consanguinité et trés peu de noms diversifiés. Le gouvernement fédéral impose avec
la loi sur les indiens, que tout autochone qui se marie avec un non autochtone, perd son

statut et ainsi ils deviennent assimilés. En pleine quéte d'identité, il est difficile de se

62



faire assimiler. Beaucoup de jeunes partent des communautés et ne reviennent pas car il
n'y a pas d'avenir. Et si la résidence principale d'un autochtone n'est pas dans une

réserve, il perd aussi son statut.

Nous sommes partis a toute allure sur le lac Mistissini, un jeune autochtone de 16
ans nous a conduits jusqu'a l'autre bord. C'était intense les paysages de coniféeres. On est
arrivés a Ka-Mitisteu-Miituskaach, le paysage qui s’offre a nous est trés sauvage, on y
trouve beaucoup de cabanes de bois et de toile tendue dans une forét de bouleaux. Un
enfant trés gentil, qui se nomme Cobi, était trés fier de nous montrer sa cabane. 1l avait
un fusil en plastique, peut-étre était-ce son cadeau du walking out ? Il pleut a verse et la

messe est annulée sur la rive.

On est retournés en bateau sur Mistissini et le pasteur a embarqué en prenant le
bateau qu'on venait de quitter, c'était absurde. Isabelle nous rappelle que la temporalité
chez les natifs est toute relative.. Nous sommes allés dans une modeste église de la
réserve, il y avait un homme qui présentait la vie du Christ en faisant des chansons, pop
folk a I'américaine. C'était trés gospel étasunien. Un autre homme l'accompagnait a la
basse. On assiste clairement a un concert de folk catholique américain. Que peuvent les
tambours et les chants de 1'animisme traditionnel face au folk américain ? La plus vieille
dame de la communauté nous a parlé de sa vie en langue Cree. Elle pleurait, je ne
comprenais pas son langage, mais malgré tout c'était poignant. Chef Kenny Blacksmith a
pris la parole en Cree, puis les chansons ont repris. Beaucoup de membres de la
communauté chantaient avec le prétre guitariste chanteur. Un jeune était présent, ¢a a
beaucoup ému Isabelle de le voir chanter. Avec les énormes difficultés, la misére sociale,
I'alcool et la drogue, malgré leur niveau de vie aisé, lui, ils s'accrochent et chantent dans
I'église. Une femme a pris la parole en pleurant beaucoup, elle déversait des mots
ruisselant de ses larmes. Elle évoquait le respect que 1'on doit porter aux parents, aux
anciens et s’est faite applaudir. Les biens matériels foisonnants ne pourront jamais
réparer la perte d'identité et de dignité des Cree. Il y a beaucoup de souffrance
sousjacente, derriére les pick-up et les belles résidences. Les Crees prenaient la parole
chacun leur tour, c'était une cérémonie trés libre ou les gens s'expriment, chantent et
assistent a une forme de concert ponctuée par ces interventions. Un jeune s'est mis a
pleurer, et une femme, anciennement alcoolique, a pris la parole en pleurs. Son pere
était mort d'alcoolisme. Elle prétendait ne pas croire fondamentalement en Dieu mais

63



voulait y croire plus que tout. La croyance en Dieu est vraiment tres profonde, c'est
immense. Elle est présente dans les entrailles de ce peuple. Chef Kenny Blacksmith
distribuait des mouchoirs et asséchait les larmes des gens qui intervenaient. C'est
comme le rituel du baton de paroles, dans l'intimité des gens, on s’écoute et on partage
nos souffrances.

Nous sommes ensuite allés a Saint Johns, une église anglicane. Elle venait tout
juste de fermer ses portes car la cérémonie venait de se terminer, mais un homme nous
arouvert pour qu’on puisse la visiter. Il n'y avait pas de prétre ce matin-l13, il est parti en
Colombie- Britannique, c’est pourquoi la cérémonie fut courte, un prochain prétre est
attendu en septembre. Cette église date de 1978. L’intérieur est trés joli et j'ai enfin
trouvé ce que je cherchais depuis un moment, ici, méme dans cette église, comme quoi la
réponse est bien dans le sacré ! Je pensais trouver un livre de poésie, traduit du Cree a
I'anglaise ou francgais, mais c'est dans un livre de messe d'église Anglicane évangéliste
que j'ai trouvé cette pépite. Un livre de messe, de chant, écrit de I'alphabet Cree en
prononciation romane puis traduit en anglais, I'idéal pour constituer des phrases et
comprendre la syntaxe des langues Cree, nul doute que j'avais de I'or entre les mains. Ils
me disaient qu’ils ne le vendaient pas forcément mais que c’était a prix libre si je voulais,
je leur ai donné 40 dollars canadiens pour cet ouvrage de valeur inestimable a mes yeux.
IIs ont donné cet argent pour la paroisse. Si on m’avait dit un jour que je participerais a
I'enrichissement d’une paroisse évangélique anglicane protestante dans une réserve
autochtone au plein nord du Canada, je ne 'aurais jamais cru ! L'un de ceux qui officie en
attendant le prétre, nous dit qu'il est allé a Méziere-sur-Issoire, avec des Crees venus
pour faire découvrir leur culture. Un certain Bernard Tricard, un promoteur immobilier,
les a invités dans les années 90. Les ainés Cree sont restés un mois. Les trois personnes
nous ont aussi expliqué que deux vitraux proviennent de I'ancienne église anglicane qui

était construite tout en bois.

Nous leur avons dit « Meegwetch », une autre fagon de dire merci en langue Cree,
puis nous sommes rentrés manger chez Isabelle. Nous avons pris un temps de calme
pour nous ressourcer, j’ai pu faire une petite sieste et rédiger quelques lignes.
Mr.Schmoor a regu un message du Chef Kenny Blacksmith qu'il a écrit pour que je puisse

le lire a travers deux de ses poemes. Il écrit : Perhaps Laurent, will read :

“The healing of the land”

64



Son, she said,“If you listen to the trees, they will speak to you.”
In quietness among the towering trees, he stood.

Not a whisper he heard Years passed, and the forest was cut down
He heard his mother’s voice in the stillness of dawn

He listened and heard the trees speak of a better way

“We have always been here to heal you,” they said.

Now a man, the son stood still in the gentle, fresh breath of the land
Dreams and visions freshly fanned.

From the ashes of time, he knew the past can twine with the now

Once more, the healing balm of the land will flow.

“Memories of long ago”

I arise before the sun

To walk the trail of the ancient

Down a living path of memories

The crisp, cold air caresses my face in the morning breeze
The dance of the trees swaying to gentle wind never cease
With each step, my snowshoes crunch a melody
Breathlessly humming a rhapsody

Hauntingly and beautifully echoing in the land.

The stillness shatters

To the majestic sound of creation in its fullness.

Never alone, as many unseen

Have softly walked this path

Memories of long-forgotten tracks

The sun will rise soon

A new day will sing a new tune Today

will be a good day.

65



Les textes étaient signés : Honorary Chief Kenny Blacksmith. J'évite de traduire,
car lorsqu’on traduit, on risque de perdre l'aura poétique. C’était tres touchant de
recevoir ses poémes et qu’il nous les partage. On devait I'interviewer cet apres-midi
mais il était malade. Avec Mr.Schmoor on se dit que c’est de plus en plus difficile
d’effectuer des interviews programmées, dans le sens o, ils sont spontanés et quand ils
se livrent a nous, c’est souvent en dehors d’'une potentielle captation sonore ou vidéo.
Quand ils s’expriment, il faut étre directement a l'affit. On a déja raté deux natifs Innus
et maintenant peut-étre un natif Cree. Faire des portraits vidéographiques, c’est tout un
procédé, installer la caméra, mettre un micro-cravate, cela demande beaucoup de
rigueur et de préparation en amont. Les autochtones sont dans l'instant, ils nous
échappent tout le temps pour les captations. Il nous reste potentiellement l'interview
d’Henry Mianscum... et on ne perd pas espoir concernant le Chef Kenny Blacksmith. On
verra bien dans la semaine.

J'ai profité de ce laps de temps pour me balader sous la pluie dans la communauté.
Je me suis rendu jusqu'a la poste pour consulter les horaires et ainsi continuer la série
de lettres que je dois envoyer au fur et a mesure pour ma belle Eugénie. Au début,
Mr.Schmoor m’a accompagné mais voyant ses chaussures prendre l'eau, il a fait
demitour assez rapidement. Une fois que j’ai atteint la poste, je suis revenu sur mes pas
jusqu'a I'habitation d’Isabelle. ]'ai voulu prendre un raccourci, c’était une mauvaise idée,
je me suis retrouvé dans le gazon de certains autochtones qui me regardaient par la
fenétre, puis un chien curieux m’a suivi. Les chiens qui trainent dans les rues cela me
rappelle la Roumanie sauf qu’ils ne sont pas en meute. Et finalement, comme
Mr.Schmoor, moi aussi j’ai les pieds et le pantalon trempés maintenant. Une fois arrivé
chez Isabelle, Mr.Schmoor venait tout juste d’arriver, il s’était perdu pendant 20 bonnes
minutes ! Devant ce dimanche pluvieux, nous décidons de rester dans la maison et
profiter de faire une série de lessives pour nos vétements et préparer une bonne quiche.

Nous avons pris du temps au calme et préparé la suite de notre aventure.

Jour 19 : 19 Aofit

Je me suis réveillé a 4h du matin sans pouvoir refermer I'ceil de la nuit. Je suis
donc descendu dans le salon et me suis quelque peu rendormi sur le canapé, mais

brievement car Isabelle s’est levée pour aller travailler, elle m’a laissé ses clefs. Je pense

66



beaucoup a Eugénie qui me manque de plus en plus. Nous attendons toujours des
nouvelles du Chef Kenny Blacksmith, en vérité son titre est plus une désignation
honorifique de sympathie de la part des autres Cree, car il n’a jamais été chef de la
communauté Cree au sens politique de ce terme, au sens de leader, méme s'il a
beaucoup ceuvré pour la nation Cree. On I'appelle ainsi, car il transmet a la communauté
une certaine sagesse, un regard et des techniques médicinales héritées de sa mere.
J’écoute le concert de Lada Obradovic et David Tixier a Porquerolles, bon dieu que c’est
bon a entendre ! J’ai enchainé avec Cochemea Gastelum, saxophoniste new yorkais qui
transmet le souffle de ses ancétres Yaqui dans son clou, trop classe !

Nous sommes allés a la poste avec Mr.Schmoor. J'ai posté ma troisiéme lettre
pour Eugénie, c’est qu’il faut que je sois assidu aussi en amour, c’est primordial pour ma
psyché. Mr.Schmoor, quant a lui devait poster le sabot du trépied de Johanne qu’il avait
emprunté a Sept-Iles et qu'il avait oublié de rendre.

Nous sommes ensuite allés dans une petite boutique d’artisanat, spécialisée dans
la création de bijoux et de régalia pour les femmes avec les clochettes de danse. La
femme qui tenait la boutique nous a montré ou se situait la radio Cree, CiniFM. Le
manager nous a regu, on lui a posé quelques questions, il nous a montré les locaux puis il
nous a précisé qu’en ce qui concerne les musiques des pow-wow, il n’est possible de les
diffuser que depuis une dizaine d’années, d’autant plus que Mistissini est le centre de
I'évangélisation de cette région du Nord. Mais grice a la pression que les autochtones
ont mise pour faire reconnaitre leur culture, il y a une meilleure tolérance face a ces
musiques sacrées de la part des puristes chrétiens. Il nous explique aussi qu’il existe
Shakingtent, des tentes de Shaman a Chisasibi, qui reste une ville plus mystique car
moins proche du monde occidental. A 'ombre des écrits, les légendes animistes y sont
encore tres présentes oralement. A Mistissini, les évangélistes ont dit que le mensonge
n’étant pas beau, il fallait se taire et arréter de parler de ces légendes, mais il est
convaincu que les jeunes générations vont retransmettre la culture algonquienne dans
son ensemble, y compris sa part animiste. Le manager, Lloyd Chichi, nous raconte une
histoire complétement délirante : sa femme et lui sont allés au Mexique, a Chichen Itza,
une place maya pour I'équinoxe de I'hiver au printemps. Il y avait un rassemblement
spécial et la fagon dont les pyramides sont faites, il y a deux grands serpents en haut qui
font face au nord. Et pendant le coucher du soleil, c’est comme si le serpent a plume se

levait et descendait par 'ombre. Le soleil était rendu en haut de la téte du serpent.

67



L’aigle, pour les natifs, est 'animal le plus représentatif des nations. Pour les Mayas, le
grand secret, c’est le serpent et ses anneaux. Il était dans un tour avec un guide. IIs se
sont présentés, le guide lui a demandé s’il était natif du nord du Canada. Le guide lui a
dit : « Il faut que je vous parle apres le tour, j'ai quelque chose d’'important a vous dire. ».
IIs se sont assis dans un café et ont discuté. Le guide lui a parlé et lui a dit : « Je veux que
tu ramenes un message a ton peuple. Il y a trés longtemps, les Mayas sont partis du sud
et ont suivi I'étoile polaire. L’étoile polaire va jusqu’a un certain degré et ils I'ont suivie
et ¢a les amenait dans un endroit. » Il comprend le langage originel des natifs. IlIs ont
trouvé des textes de plusieurs centaines d’années. Des textes qui parlaient des
autochtones du Canada. Le texte est trés difficilement traductible, mais il était dédié aux
gens du nord, les gens de I'étoile polaire. Le guide leur a dit : « Votre véritable nom, c’est
les gens de I'étoile du Nord. La cérémonie de I'étoile du nord, ou la cérémonie de I'étoile
des siécles, la derniere fois que ¢a a eu lieu dans le Nord, c’était il y a 10.000 ans. Les
Mayas disent qu’ils ont amené cette cérémonie dans le sud mais que cela doit retourner
au Nord ». Et puis le guide a enchainé : « On te le demande a toi, de rétablir la cérémonie
de I'étoile du nord dans votre contrée. Cette cérémonie ne guérit pas, elle ne réconcilie
pas, cela permet de se recentrer. On fait un feu sacré la nuit, et tu demandes aux gens
d’apporter leurs tambours, et d’apporter leurs chansons et de chanter leurs propres
chansons. Tu dois danser autour du feu sacré et regarder vers le nord. L’étoile du nord,
c’est le centre de 'univers. Le niveau d’apres, c’est que I'étoile du nord, c’est le centre de
la galaxie, le centre du systeme solaire, et le prochain niveau, c’est que I'étoile polaire est
le centre de la terre meére puis celui de la communauté, et le centre de toi-méme.
L’énergie de la guérison vient de Iétoile du nord. Vos ancétres ont fait ¢a, c’est quand tu
danses, tu appelles tes ancétres a venir avec toi, pour venir t'aider. »Aprés ces mots, on
comprend la force et la profondeur de la cérémonie, quand ¢a blesse comme un bang, ce
qui est vraiment terrible. Depuis 2011, il s’occupe de ¢a pour les gens de 1‘étoile du nord.
I a cherché de l'information en 2012 lors de I'arrét du calendrier Maya. Chaque année,
les Mayas mesuraient le soleil, pour savoir si tout irait bien I'année prochaine, d’année
en année. La cérémonie de guérison le 21 décembre 2012 a-t-elle été connectée ? Le
guide lui a dit oui. « La raison, nos gens voulaient savoir combien de temps la chaleur
durerait dans le futur. Mais en 2012, il y a eu un probléme, le soleil s’est levé et le centre
de la galaxie était naissant, rien ne peut obstruer, rien ne peut 'arréter ou distraire le

centre. Quand le soleil se leve, ¢a bloque le centre. Ils ont commencé a calculer apreés

68



2012, si tout s’arréte, la cérémonie est de retour. Ils ne savent pas, mais la procession,
c’est que les personnes du nord doivent refaire cette cérémonie. En 2012, il y a un retour
aux sources et les secrets sont cachés dans le nord. Les secrets des gens du nord sont
cachés dans la glace. Les shamans le disent, tout le monde vient de la méme province,
tous les hommes ont fait la cérémonie de I'étoile du nord. » C’était son message.

J'ai eu franchement du mal a suivre tout le cheminement de sa pensée en anglais.
Puis il est devenu un peu plus rationnel et nous a expliqué aussi que sa mére s’appelait
Spencer, du clan Spencer de Chisasibi. Il nous dit qu’a Chisasibi les gens ressentent
beaucoup plus les choses, ils sont encore plus reliés a la nature, car la ville n'est
vraiment pas proche de la norme occidentale. Il nous explique qu'il vient d’'une famille
de musiciens et que son pére jouait du violon en Ontario, puis il nous fait écouter des
morceaux qu’il a enregistrés en studio sur un album qui se nomme « Native North
America » Vol 1. Le premier morceau est un morceau qu'il a composé sur la beauté des
paysages de la Baie James. Le morceau d’ailleurs s’appelle James Bay, puis un second
morceau du méme album, « Winds of change ». Il nous a présenté l'artiste Cree qui
chante du folk dans sa langue natale algonquienne, grace a qui il a rencontré sa femme
Cree lorsqu’il était plus jeune, Morley Loon, le morceau s’appelle « Nooj Meech ». Puis il
nous fait écouter Willi Dunn, « Son of the sun », un compositeur Micmac et enfin un
groupe Innu : Kashtin avec le morceau « Tshinanu ». Le manager, quelqu’un qui parle
beaucoup trop a mon gofit, nous a dit qu’il aimerait qu’on fasse une interview en direct
sur la radio de la nation Cree. On a rendez-vous cet apres-midi. Mais auparavant, nous
devions capter 'intervention de Chef Kenny Blacksmith. Il est arrivé un peu en retard,
mais l'interview était incroyable. Cet homme est d'une grande sagesse, il inspire le
respect, il rayonne. C'est un bel homme avec une grande posture. Il nous a d’abord
raconté l'histoire de sa vie. Il nous a expliqué que petit, il vivait dans les bois sans
électricité, dans des tentes. Puis, son pere est décédé et il a été arraché a sa mere a cause
des pensionnats obligatoires évangélistes. Il a vécu des abus sexuels, de la violence, un
déracinement profond, ils ont détruit I'enfant des bois qu'il fut. A la sortie du pensionnat,
il a habité en ville et est devenu charpentier, électricien, puis politicien, il a aidé la
communauté Cree a s’émanciper pour avoir une police et une justice plus juste. Puis, il
est devenu photographe et a eu la chance de parcourir le monde. Avec un ami, il a
notamment travaillé pour National Géographic. Puis il est revenu sur ses terres, et a

fondé une famille, d’abord il est devenu chasseur et il a voulu retourner dans les bois, il

69



est maintenant grand-pere dans cette communauté de Mistissini. Il s’est rappelé de ce
que sa mere lui disait a propos des arbres qui lui parlent et des techniques médicinales.
Chef Blacksmith précise que, lorsque I'on fait bouillir les rameaux d’arbres, on récupere
leurs procédés chimiques, et que c’était toujours mieux que d’en faire des pilules, lui il
fabrique des huiles. Il nous a ensuite raconté deux légendes et nous a relaté le lien avec
la nature et son importance. Si 'on respecte la nature, elle nous respectera. Il nous a
parlé aussi de la chasse a l'orignal : pour chasser cet animal, il faut savoir lire dans les
arbres et dans les faunes, anticiper leurs déplacements a 'avance, savoir ou ils vont se
situer. Il a fait plusieurs paralleles avec les peuples du monde, notamment avec I'Afrique,
c’était fascinant. Eugénie m’avait fait part d’'une réflexion similaire lors de la visio pres
de la riviére avec Denis.

En fin d’interview, je lui ai montré mon livre, anglican, et il se trouve que les
traductions en anglais ne sont pas justes, elles sont relatives, mais il a chanté deux
strophes d’ouverture de I'église en Cree, c’était tres chouette. Il a également fait un petit
aparté sur les iroquois, en précisant que ce peuple était beaucoup plus guerrier et
semait plus la terreur chez les évangélistes que les Algonquiens.

A la suite de cette interview trés intense, j'ai pu faire une petite visio avec
Eugénie, trés bréve mais j’ai adoré, cela me donne de la force pour la suite de ma journée
! Nous sommes retournés voir le manager pour l'interview, qui aura finalement lieu
mercredi matin prochain. On n’a pas tellement compris pourquoi, il paressait plus
méfiant et nous a demandé pour quel organisme on travaillait en France. On lui a
expliqué la raison de notre venue, et je lui ai lu un texte que j’avais préparé en amont de
I'interview. Je me suis présenté comme étant quelqu’'un de curieux et que j'avais, en
2014, vu un poete du nom de Serge Pey sur Léonard Peltier, un Anishinabé prisonnier
politique depuis 1976, et que ce poeme m’avait profondément touché et m’avait
sensibilisé a la condition sociale des autochtones en Amérique du Nord. J’ai ajouté que je
venais dans une certaine forme de neutralité, couplée avec une curiosité et une envie
d’apprendre. Apres étre rassuré et avoir rétabli un contact de confiance, il nous a fait un
discours d’'une heure et demi trés intense. ]'ai eu franchement du mal a suivre, j'étais
saturé d’informations, heureusement Mr.Schmoor a réussi a peu preés a suivre le fil de
son monologue.

[sabelle nous a rejoints et lui a demandé comment était la civilisation Cree avant

I'évangélisation ? Il est reparti a parler pendant longtemps, il nous a parlé des

70



évangélistes qui ont interdit au Cree de pratiquer leur culture. Avant les évangélistes, il y
avait beaucoup de traditions animistes. Ils parlaient beaucoup aux arbres, d’ailleurs, lui
a pu faire une cérémonie avec du tabac en coupant un arbre. Les shamans se battaient
les uns contre les autres parfois. Puis I'alcool et la drogue sont arrivés et ¢a a mis a mal
les communautés en accentuant les divergences dans livresse et la douleur de
I'accoutumance. Les évangélistes sont arrivés apres et ils disaient de stopper 'alcool et
les drogues. Ce qui les a sauvés en partie. Ce manager cherche la spiritualité des Crees, a
la base il est de I’'Ontario, mais sa mere vient de Chisasibi. Sa femme habite a Mistissini,
c’est pour ¢a qu'il s’occupe de la radio de cette ville.

Nous sommes repassés chez Isabelle pour repartir de l'autre c6té de la rive en
bateau. Nous avons embarqué pour Ka-mitisteu-miituskaach. Lorsqu'on est arrivés sur
I'fle, on a été accueilli par un magnifique arc-en-ciel. Le marin qui nous a emmenés nous
a dit qu'au bout de l'arc-en-ciel se trouvait toujours de l'or. On est allés dans une maison
de bois et de toile ou se pratiquait de la médecine traditionnelle. Des Cree étaient attelés
a pilonner de l'arbre a tamarack qu’ils mettent dans l'eau bouillante pendant une
demiheure avant, puis ils pelent l'arbre et I'écrasent avec de l'eau pour en faire une
gomme efficace contre les plaies, pour empécher l'infection. Le liquide peut étre
récupéré comme sirop pour la gorge. Je me suis attelé a la tache et ai pilonné ma gomme
avec de I'huile. C’était relativement fastidieux, mais on a bien ri car ma pate avait du mal
a se faire, alors qu'il y avait une grand-meére Cree a coté qui réussissait beaucoup plus
rapidement que moi. Cela me faisait du bien de me défouler, de faire quelque chose qui
extériorise apres le monologue du manager qui m’avait saturé de données et déclenché
ma méfiance sur ses dires. Une tempéte sur la presqu'ile est arrivée d'un coup, on est
restés bloqués pour un moment sur l'autre rive. Toutes les toiles des maisons se sont
mises a vibrer, les systemes d'embarcations étaient a I'arrét, on a dii attendre que ¢a se
calme pour rentrer, mais nous ne savions pas dans combien de temps on pourra
retourner a Mistissini... Je me suis abrité dans une des cabanes de fortune a la chaleur
d’un feu ou fumait de la chair de poisson, puis ensuite dans une cabane dont le sol était
jonché de branches de sapin, ca sentait bon ! Finalement, nous allons quand méme
prendre le large malgré les rafales de vents intenses. Le quai bougeait pour accéder au
bateau poussé par la force du vent. On n’en menait pas large avec Mr.Schmoor mais le
trajet fut trépidant. Le bateau tapait sur le lac a grande vitesse. Il y avait dans

I'embarcation Path une vieille dame et le marin Cree, Mr.Schmoor et Isabelle, c'était

71



intense. Une fois arrivés, on a mangé chez Isabelle des mets typiques comme le pain de

viande québécois et la fameuse tarte aux bleuets, c’était délicieux.

Jour 20 : 20 aofit

Je me suis réveillé vers 4h du matin. J'ai fortement pensé a David et a la
cérémonie de crémation. J'ai repensé a cet acte qu'il avait commis, ce geste de désespoir
qui a mis un terme a sa vie. Je pensais a ses proches. Je me dis que je suis loin des
membres de KhevLoh, c’est une étrange situation. Je me suis levé et Isabelle m’a
annoncé qu’il faisait actuellement 10° dehors... Aujourd’hui nous avons a préparer
I'interview de Mr. Henry Mianscum prévue a 17h, mais avant cela nous partons a pied
pour reprendre le bateau vers Ka-mitisteu-miituskaach. Je fais un détour par la poste
pour déposer ma 4¢me |ettre pour Eugénie, ¢a fait sourire la postiere, elle trouve ¢a « cute
» ce que je fais pour mon amoureuse outre-Atlantique.

En repartant de I'agence postale, je rencontre le conducteur du bateau d’hier qui
me dit que 'événement sur l'autre rive est annulé a cause du vent. Je pense que les
rafales d’hier soir ont mis dans le cceur des organisateurs une vigilance accrue. Par
conséquent, apres fois avoir retrouvé Mr.Schmoor sur les quais de Mistissini, nous
sommes retournés sur nos pas ou j'ai trouvé une plume. Mr.Schmoor en a profité pour
faire de nombreux plans vidéo avant de retourner chez Isabelle. On constate quand
méme que la communauté est loin d’étre propre, les emballages plastiques sont
omniprésents et il y a de nombreux cadavres de bouteilles d’alcool...

Nous profitons de cet instant de répit pour vider les cartes mémoires des
appareils de Mr.Schmoor. Et, recevant présentement un message de la structure
québécoise tourisme-autochtone, je me permets de préciser quelques petits aspects
concernant les flites chez les natifs. Aprés le pow wow des Micmac de Listuguj, j'ai
envoyé un message a l'agence tourisme-autochtone, le 2 aofit, pour savoir s'ils
connaissaient des natifs jouant de la flite. Il y a des sifflets au Sundance, mais je
cherchais des flltes. Apres plusieurs relances, ils m’ont enfin répondu. Il me précise que
la fliite ne fait pas partie des instruments de musique traditionnels autochtones, mais
qu'il existe un homme, Richard Dumond dans la communauté Iroquoienne de Wendake,

qui en joue et qui en fabrique. Je me suis donc renseigné. Cette histoire de fliite devenant

72



une énigme, comment se fait-il qu’il y ait toute une culture de la fliite chez les natifs en
occident, si elle n’est pas présente chez les peuples concernés ? La veille du départ de ce
voyage, nous sommes allés voir avec Eugénie le dernier western de Kevin Costner,

Horizon. Deés qu'il y avait des plans concernant les autochtones, il y avait la présence
d’une flite au sein de la musique. C’est récurrent dans les westerns. Mais, a priori, ces
fliites proviendraient plus des communautés du sud du Canada ou du nord des EtatsUnis
! Selon une légende Sioux, le pic-vert serait méme l'inventeur de la fliite. Un jeune
chasseur Sioux, voulant capturer un élan, s’est enfoncé dans la forét. Un pic-vert qui
faisait des trous dans un arbre le soir venu, a interpellé le jeune chasseur. Celui-ci
s’endormait dans la forét et entendait d’étranges mélodies, le tronc de I'arbre s’était mis
a chanter avec le souffle du vent pendant que le chasseur se reposait, fatigué d’avoir
suivi la trace d’un élan. Ce qui lui a donné l'idée de reprendre son excursion dans les
bois. Il suivit la trace du pic-vert qui le mena jusqu'a une forét de cédres rouges. Le
picvert préparait des trous dans les cedres, et le soir, lorsque le vent soufflait, des
multiples mélodies insolites parcouraient les plaines. Le jeune homme a récolté
quelques branches trouées et les a rapportées au Shaman. Il lui a présenté les bois
troués en essayant de faire des sons, mais en vain. Il alla prier en haut de la colline, et le
troisiéme jour, il eut une vision, les esprits le visitérent, le pic-vert prenant I'allure d'un
homme, lui expliqua le procédé, et la fliite fut transmise de la nature a la main de
I'homme. La fliite est nommée Siotantka qui signifie le bois qui chante en langue Sioux /
Lakota. En tout cas, au fil de mes lectures, il y a un point d’orgue concernant la fliite.
C’est qu’elle servait clairement a courtiser les femmes. Le flutiste construisait sa flute
puis se positionnait dans le sens du vent pour que sa mélodie atteigne les oreilles de la
belle. Pour les Sioux, la flite donne la voix a la beauté de la terre tout en étant le son du
vent, des herbes et des feuilles. La flute des Lakotas posséde souvent sept trous, quatre
pour les directions proches du concept de la roue de la médecine, deux autres pour le
ciel et la terre, puis un dernier pour le cceur. Le cceur est omniprésent car cet instrument
sert surtout a la parade amoureuse. Donc prétendre que la fliite ne fait pas partie des
instruments traditionnels autochtones de la part de cette agence me laisse dubitatif au
vu des récits et des écrits de différents ethnologues tels que Frances Densmore qui fut
I'une des pionniéres qui, dés 1926, enregistre et parle de ces flutes. Cependant, il est vrai
que dans les pow wow, il n'y a pas de flite, le tambour en peau d’orignal est

véritablement sacré et les chants sont a 'honneur. Mais, par conséquent, comment est-

73



ce possible qu‘un instrument aussi intimiste que la fllite ait pu devenir un référentiel au
point de devenir méme une désignation sonore pour tout peuple autochtone d’Amérique
du Nord dans la culture occidentale ?

J’ai contacté une fliitiste autochtone professionnelle de la communauté de
Wendake Nathalie Picard. Affaire a suivre... Avec Mr.Schmoor, nous avons décidé
d’annuler notre intervention a la radio Cree, Cini FM. Car le report de rendez-vous a
cause du vent, ne nous permettant pas d’aller sur l'autre rive, chamboule notre emploi
du temps. Si I'on veut vraiment profiter de la culture et des traditions autochtones, il
vaut mieux qu’on privilégie le contact avec les natifs, et puis on a déja parlé plus de 2h30
avec ce manager extravagant. Deux autochtones qui s’occupent de la maintenance sont
passés dans I'apres-midi, on n’a pas trop compris pourquoi ? Je suis allé faire une bonne
sieste, je crois que j’en avais bien besoin...

Nous préparons l'interview d’Henry Mianscum. Nous revenons de chez lui, on a
fait 2h d’'interview, c’était trés intense. Avant de raconter sa vie, il a raconté 'histoire de
Mistissini, 'histoire de ses terres, car il a dit que parler de lui, c’est avant tout évoquer
son peuple, sa terre. Il nous a raconté sa vie, le fait qu’il n’y avait pas de calendrier, pas
de montre, qu’il ne parlait qu'en Cree, qu’il vivait dans les bois, qu’on lui a appris a
chasser le castor avec juste ses mains, en maniant son pouce pour broyer le cceur
rapidement, qu'il fallait suivre ses parents dans les bois et bien écouter, bien regarder
pour bien apprendre, car sinon il pouvait mourir. Lui n’a pas peur de la forét, il peut y
vivre avec presque rien. Il a été habitué tout petit, mais vers I'dge de 6 ans, on l'a
emmené de force en pensionnat évangéliste. Il a comparé son traitement a celui des juifs
pendant la guerre. On a coupé leurs nattes, brulé leurs vétements, donné un nom anglais,
Henry pour lui, un matricule, un numéro par enfant et un uniforme avec tous la méme
coupe de cheveux et il y avait seulement deux matieres, 'anglais le plus important et
I'arithmétique. Il était dans les pensionnats 11 mois de I'année, il ne voyait presque plus
ses parents. S'il parlait le Cree, on le frappait aux bras et aux jambes. Il y avait aussi toute
une série de tortures sur les enfants, pour leur faire peur. L'une d’entre elles est une
chaise électrique, ou I'on plagait I'enfant et on faisait circuler du courant dans son corps,
il ne pouvait pas bouger car le choc électrique maintenait 'enfant sur la chaise. Il a
échappé au viol qui était courant dans les pensionnats évangélistes. Il se dit avoir de la
sympathie pour les Francais qui ont réussi a garder leur langue sur ce territoire, il y a eu

une lutte contre les Anglais pour garder la langue frangaise. Il a dit qu’il comprenait leur

74



combat, car perdre la langue, c’est perdre l'identité d’'un peuple. Ensuite, il nous a dit
qu'il avait fait de la politique pour aider son peuple, il a signé une loi sur la sécurité avec
les blancs. Il n’a pas participé a tout ce qui concerne Hydro-Québec. Au niveau de la
religion, il prétend qu’il y a une unité des peuples des premiéres nations autour du
grand créateur et dans les croyances s’exprime une unité animiste des premiéres
nations. Il trouve que I'église a beaucoup de branches différentes, beaucoup de diversité,
que ¢a manque d’'unité entre l'église catholique romane, orthodoxe, luthérienne,
anglicane, protestante, etc. Il dit qu'il prie intérieurement le grand créateur. Les
évangélistes ont souvent dit que jouer du tambour c’était le diable, lui il rétorque en
disant, c’est un instrument de musique, quand tu joues de la guitare a I'église en
chantant les louanges de Jésus, dans ce cas-la aussi c’est le diable. Il dit que toutes ces
histoires sur le traitement des Indiens ne sont pas apprises a I'école, mais c’est la réalité
du Canada, ¢a fait partie de l'histoire du pays. Mistissini a été créé pour canaliser les
tribus qui vivait tout autour, dans la nature, pour les parquer, car ils étaient tous
nomades. Mistissini est le résultat de la sédentarisation de ces terres. Mr Mianscum ne
supporte pas qu’on l'appelle chef, car tout le monde I'appelait chef dans la rue et plus
personne ne savait son nom a force. Il dit que tout le monde dit chef parce qu’il est des
Premieres Nations, tout simplement. Son réve pour le peuple Cree, c’est I’éducation et
les enfants, qui vont apprendre la langue, la culture Cree, les traditions pour que rien ne
se perde et qu'ils soient libres d’aller ou ils veulent sans perdre le statut d’indien.

C’était un témoignage émouvant, c’est quelqu’un qui a tellement le cceur sur la
main, que sa main se posait sur sa poitrine souvent quand il parlait, pile a 'endroit ou
Mr.Schmoor avait placé son micro ! Pour finir, il nous a dit une longue phrase en Cree
qu’il nous remercie de notre venue, qu’il aime parler de sa culture et qu’il nous souhaite
de superbes expériences au Québec.

Nous sommes rentrés chez [sabelle complétement sidérés de toute cette richesse
et de ces deux heures d’interview. Heureusement qu’lsabelle est venue, car pour garder
le contact visuel, ce n’était pas simple. J’ai réussi a tenir 1h20, je dirais au-del3, Isabelle a
pris le relais. Ce n’est pas simple de faire des interviews, il faut de I'endurance dans la
posture, dans le regard et une rigueur dans la concentration, c’est un exercice que
japprends petit a petit, c’est ma quatrieme entrevue, Mr.Schmoor a l'air satisfait de

moi... Moi, j’en sors épuisé...

75



Jour 21 : 21 aofit

Je me suis réveillé tot, Mr.Schmoor prenait toute la place et toute la couette dans
le lit. J'avais froid cette nuit, ce qui m’a forcé a partir tot, vers 5h, dans le plus grand
désarroi. Heureusement, j'ai pu me rendormir sur le canapé du salon quelques minutes.
C’est toujours un peu de temps que je récupére sur les moments de vie active. Je crois
que je ne me suis finalement pas vraiment adapté au décalage horaire, du moins
beaucoup moins que Mr.Schmoor qui a un sommeil exemplaire.

Ce matin, je vais poster ma derniere lettre pour Eugénie. Dommage qu’a la poste
de Chibougamau, il n'y avait plus de cartes. J’aimais bien ce rituel, j’aurais aimé en poster
plus, en poster jusqu'a mon retour, ¢a aurait été chouette, mais bon, il faut s’arranger
avec ce qu'on a. En méme temps, a la poste de Chibougamau, les postiéres m’ont dit
qu’elles n’avaient que ¢a en cartes et qu’elles n’en vendaient jamais habituellement. Elles
étaient plutdt contentes de voir partir toutes ces vieilles cartes postales de trains
canadiens... Je mange un petit bout de la tarte aux bleuets « ménage » comme on dit
pour préciser que le dessert est fait maison. Isabelle I'ayant achetée pres du lac
SaintJean. La tarte aux bleuets du lac Saint-Jean est célebre au Québec. Normalement,
elle est servie avec de la créeme glacée. Puis j’ai écouté le live de Manoukian, bon dieu,
quel génie... Mr.Schmoor est parti faire des plans drones pendant que je portais ma
lettre. Apres la poste, je suis passé devant une école, cela m'a touché de voir tous ces
enfants jouer, s'amuser dans la plus tendre des insouciances. De jeunes filles se
tressaient les cheveux, certains jouaient au basket. Ici se trouve l'avenir de la
communauté, porteuse d'espoir. Je me demande combien garderont le statut d'indien
une fois adulte, combien résisteront a la société globalisante et a la volonté fédérale
insidieuse de les assimiler par les lois... Combien seront des danseurs du Sundance et
des traditions, combien seront fiers d'étre citoyen canadien ou d'étre indien aux yeux de
la loi.

Dans l'embarcation qui nous emmene pour traverser le lac Mistissini, il y avait
une grand-meére de 96 ans qui n'arrétait pas de rire, elle était trop touchante, elle ne
parlait que Cree. On a aidé la vieille dame a descendre. Une jeune I'a accompagnée en
disant : « Ouah, tu ramenes des beaux garcons ». On s'est ensuite arrétés aupres de
personnes qui cuisinaient le castor, le préparant pour le soir. Dans une autre cabane, des

femmes préparaient les poissons, c'étaient des truites du lac de Mistissini. Tout le

76



monde s'attele a préparer la féte a venir. Je suis allé voir si le jeune Cobi était encore 13,
mais il n'était pas dans sa cabane. C'est un endroit que j'apprécie, cette autre rive
sauvage est d'un calme, d'un apaisement, il fait bon y vivre. Il y avait de la peau d'orignal
qui séchait en vue d’en faire du cuir. Et puis un autochtone était entrain de cuire de
I'ours brun, on voyait dépasser le museau et ses canines de la marmite. Certains jeunes
de la communauté sont la pour apprendre au sein d'un programme financé par le
gouvernement Cree. Les Cree nous ont offert du gateau aux bleuets qui viennent
d'OujéBougoumou. Un homme a taillé une rame pour les canaux sur le bord du rivage.
Les rames imitent les queues du castor. Il est tres sympathique, on a rencontré un
homme qui vient de Nemusca, une autre communauté Cree, il est pécheur d'esturgeon.
Allan, un jeune qui étudie les traditions, a fabriqué sa premiére rame pour les canaux a
une échelle plus petite pour s'entrainer.

Avec Mr.Schmoor, on se sent trés serein sur cette belle rive avec ce soleil et ce
peuple Cree qui nous accueille vraiment d'une maniére adorable en nous expliquant
leurs traditions .Je me suis baladé le long de la berge, jaimerais tant montrer
I'environnement extraordinaire dans lequel je suis. Me voila prés d'une fausse oie
bernache, c'est étrange... Puis je suis tombé sur une rame de canoé-kayak que j'ai
ramené a la communauté. Je suis retourné dans le petit paté de cabanes, tout le monde
vaque a ses occupations, tout semble paisible et en harmonie. Je me suis reposé le long
de la berge au son du lac. Les Crees nous ont offert de la truite fumée, ils étaient en
parallele en train de cuisiner I'ours brun. Il y a une féte ce soir sur la rive, et une féte
chez les Crees, c'est clairement un festin. Il n’y a pas d'alcool, mais il y a des quantités
immenses de victuailles, avec beaucoup de viande, ours, castor, orignal..on a rencontré
deux allochtones dont I'une était frangaise en mission pour protéger la communauté du
diabeéte. Elle avait pour cela de faux aliments en plastique, cela m'a beaucoup plu.

Nous sommes allés dans une cabane ol on a pu goliter notre premier bannique, le
pain autochtone avec de la confiture de bleuet. On a rencontré le chef de la communauté
de Mistissini, quelqu'un de trés sympa. Autour de nous, des ainés apprenaient a des
jeunes a coudre des mocassins avec du cuir d'orignal fraichement confectionné sur la
rive. D'ailleurs, les Cree m'ont donné une nouvelle chaine en cuir d'orignal en
remplacement du cuir de bison qu'on m'a donné chez les Innus. Je me retrouve avec un
collier avec une laniére de cuir d'orignal des Crees et un pendentif en peau de bison

peint par le marchand Anishinabee / Innu du pow wow de Maliotenam. Et en guise de

77



bracelet, une laniere de bison mise autour de mon poignet et serrée par un Cree.
Entrelacée avec un autre morceau de cuir d’orignal, ils font un jeu pour dire le moins de
mots anglais dans leurs langues Cree, quand ils se parlent entre eux. Les ainés gagnent
ce petit jeu... Ceux a qui leurs langues étaient interdites dans les pensionnats et I'anglais
imposé avec violence... Avec Mr.Schmoor, on a prévu une entrevue avec une ainée de la
communauté, Evadney. Elle ne parle que Cree, mais il y a quelqu'un qui traduit. Mon
prénom en Cree se dit Lolenss, Evadney me 1'écrit. ]J'ai appris a dire, je m'appelle
Laurent, "Lolenss nissingasseuh".

On a interviewé l'ainée, puis un jeune qui suit un programme du gouvernement
Cree pour apprendre la culture. On a ensuite interviewé une autre ainée qui parlait de sa
vie, de la dureté de la survie dans les bois. Elle gardait le feu pendant que les hommes
chassaient. On a eu de la chance pour les deux ainées d'avoir une traductrice qui passait
du Cree a I'anglais. ]J'ai voulu faire une sieste pendant que Mr.Schmoor prenait des plans
drone, puis il m'a fait sursauter quand il est tombé a la renverse sur la plage, il n’a rien
eu mais il m'a fait peur. La nourriture était servie. ]'ai aidé a régler le micro de celui qui
annongait la nourriture car ¢a partait en larsen. Il m'a remercié. Nous avons mangé du
castor, de 1'ours dont on m’a donné un os avec de la chair dessus et de la truite du lac.
C'était un bon repas que j'ai partagé avec de jeunes enseignantes en frangais de
Mistissini. Apparemment dans la communauté, le francais est en deuxieme langue. J'ai
pu récupérer une griffe de 1'ours, un Cree voulait me donner une canine, mais une dame
a dit qu'il fallait demander au chasseur avant, ce qui est tout a fait normal.

Nous repartons en bateau vers Mistissini. Puis vers chez Isabelle, ou jai pu
nettoyer la chair qui restait sur la griffe de 'ours brun. J’ai ramené pour Isabelle du
Castor et de I'ours. Mr.Schmoor vient de rentrer des captations drone, nous attendons

Isabelle pour un debrief de cette folle journée. Je me couche, épuisé.

Jour 22 : 22 aoiit

Je me suis encore réveillé tot, j'aime beaucoup regarder les messages d’Eugénie
vers 3h30 du matin, lorsque je me réveille. Ensuite je me suis rendormi sur le canapé en
bas pour finir ma nuit. Eugénie a voulu savoir mes impressions, mes ressentis gustatifs
concernant les viandes entre l'orignal, le castor et l'ours. Je l'ai remerciée de me

demander car je n’avais méme pas pensé a en parler ! Je pense que les procédés de

78



cuisson sont importants et changent vraiment I'appréhension du gotit. Par exemple, chez
les Micmacs, j'avais le sentiment que I'orignal avait un gott de beeuf bourguignon car la
facon dont il était cuisiné en était proche. Lorsque j’ai pu en manger une seconde fois,
c’était avec les Crees a Oujé-point, 'orignal était tendre, et avait un tout autre goft,
beaucoup plus brut, mais je rapprocherais cette viande d’'une piéce de beeuf tendre tout
de méme. J'ai aussi golté de la joue qui avait un aspect plus ferme et gélatineux,
I'appréhension du gotit dépend aussi de la partie de I'animal qu’on va servir. En ce qui
concerne hier soir, j'ai préféré le castor a l'ours, j'ai trouvé sa viande plus tendre et
moins grasse, tout comme l'orignal. Toutes ces viandes sont giboyeuses, donc trés
golteuses, elles ont des golits prononcés. Je dirais que le castor est naturellement plus
salé aussi, I'ours avait vraiment besoin d’un ajout de sel pour étre apprécié. Encore une
fois la méthode de préparation joue aussi sur la perception. L'ours brun, c’est vraiment
de la chair de venaison, la chair de gros gibier, cela se rapproche d’'un mélange de viande
rouge dense avec quelques saveurs de cochon je dirais, et la fagon dont il a été cuit,
c’était dans une marmite a mijoter, a bouillir pendant des heures. Je n’ai pas osé manger
les pattes d’ours bien que j'en ai récupéré la griffe... La texture de coussinet cuit me
rebutait. Le castor fumé était un délice, et j’ai vraiment du mal a faire un rapprochement
gustatif le concernant. Je vais en gotiter une nouvelle fois ce midi pour tenter de le
décrire.

Nous sommes allés au ministere de la Cree nation, le chef Michel Petawabano n'a
pas pu nous accorder une interview tout de suite, il était en réunion. Mr.Schmoor
cherchait des images d'archives libres de droit pour sa collecte vidéographique. Pendant
ce temps, j'ai eu l'accés a un contact d'une personne traductrice en Cree/francais,
Juliette Brien. Elizabeth Ashamock du département Director of Health and Social
Development Cree Nation of Mistissini lui a envoyé un mail et m'a mis en copie, affaire a
suivre.. Je constate que la plupart des documents concernant la politique sont en
frangais, alors que tout le monde parle anglais autour de moi. Nous attendons le chef de
la communauté de Mistissini. Aprés plusieurs minutes d'attente, il arrive. On a pu faire
une interview remarquable avec le chef de la communauté de Mistissini. On a parlé de
I'agrément des années 70, de politique, le fait qu'ils soient 9 chefs de communauté
représentés par un grand chef, une grande cheffe, en I'occurrence, Mme Mandy Gull
Masty, et puis des enjeux actuels, de I'importance de préserver la nature et leur culture,

de l'avenir. C'était passionnant. Si des industriels de l’exploitation miniére veulent

79



s'implanter sur leur territoire recouvrant des milliers de km?, chaque communauté vote
et les 9 chefs représentent la majorité de la décision du peuple de la communauté.

A la suite de notre entrevue, le député est venu et avec le chef, ils nous ont offert
un sac de cadeaux, comprenant un porte-clés, des petits gants en cuir, un stylo et un
pin's de la communauté. C'était trés gentil. Il nous a remerciés de s'intéresser a la nation
Cree. Au sein des villes, peut-étre ne sont-ils pas a l'afflit du tri sélectif et des déchets,
mais ils sont capables de préserver, contre le fédéral et les industries, un territoire
immense d'une superficie de 5366 km?. Car ils savent d'ou ils viennent et vers quoi ils
veulent aller. IIs viennent des bois, de la chasse et de la cueillette et ils veulent protéger
leurs terres. Apreés son mandat de 4 ans, le chef désire soit se représenter, soit partir
vivre dans les bois pendant 6 mois pour retourner aux racines. Je suis rentré chez
Isabelle. J'ai encore mangé du castor ce midi, mais méme si je n'arrive pas a dire le gofit,
je trouve ca tres bon. Je pense que c'est proche du canard, mais c'est complexe de dire
véritablement. Mr.Schmoor mange une poutine pendant que je termine les restes chez
Isabelle. J'ai eu l'occasion de faire une superbe visio avec Eugénie pendant que
Mr.Schmoor discutait avec le manager de la radio cini.FM.

J'ai retrouvé Mr.Schmoor alors que j'étais encore en Visio avec Eugénie puisque je
lui montrais en Visio la communauté de Mistissini. Ce qui lui a donné l'occasion de
passer un coucou a Mr.Schmoor. Nous sommes assis devant le batiment du chef de la
nation Cree. Avec Mr.Schmoor on s’est fait une réflexion similaire, chez les Crees, il y a
des déchets partout dans la ville, ils n’ont aucun sens du tri. lls vivent 'abondance avec
des gros pick-up qui laissent souvent tourner, de la junkfood a foison, mais ils sont
capables de défendre politiquement des km2 et des km2 de terre sauvage, une
immensité que le gouvernement et les entreprises ne peuvent pas atteindre sans leurs
accords. En France, c’est l'inverse, on fait attention, nos rues sont a peu pres propres,
mais nous n’avons aucune terre. Le gouvernement et les entreprises font ce qu’ils
veulent, sauf sil y a la présence d’'une Zad ou autre, comme a I'aéroport a Nantes ou au
barrage de Sivens, mais c’est rarement pacifiste les résolutions. On n’a pas de terre
comme les Cree.

Je me suis posé dans la maison apres une bonne douche chez Isabelle pendant
que Mr.Schmoor est allé faire des plans drone, je me suis endormi sans m’en rendre
compte. C'est Mr.Schmoor qui m’a réveillé, j’étais dans un état second, je ne savais plus

du tout ou je me situais dans le monde. Mr.Schmoor a quand méme voulu interviewer

80



Isabelle sur son métier d’infirmiére au sein de la communauté. Isabelle est une personne
qui a une culture immense et beaucoup de réflexion autour des Crees de Chisasibi et
Mistissini. Apres cette interview, nous quittons Mistissini pour Chibougamau.

Nous sommes allés manger au restaurant, on a pris des cornichons frits. Isabelle
nous a expliqué, qu'a Chibougamau, il y a énormément de travailleurs philippins et
africains, car c'est une ville qui est tres avantageuse pour les salaires, il y a une prime
d'éloignement en plus du salaire de base offert par I'employeur. Il y a aussi une
déduction des impots, car la ville manque d'accés a des services. C'est le fédéral qui a
mis en place ce systeme pour attirer les gens sur les villes les plus reculées. Il y a aussi
une prime de rétention de I'employeur a Mistissini. Le gouvernement Cree donne aussi
cette prime d'éloignement, de rétention et verse aussi une prime de cargo pour
compenser la taxe des transports. L'infirmiéere a des responsabilités. Si un médecin fait
une erreur et qu'elle se rend compte de cette erreur, elle a le droit de refuser son ordre.
Elle dit qu’en France, les infirmiéres sont mal payées et de plus, sont les laquais des
médecins. Apres ce repas, nous avons salué et remercié Isabelle pour ce séjour, puis

nous sommes allés dormir dans une modeste chambre de routier.

81



82



CHAPITRE 4 :

Fabien et Danielle Québec (Territoire Huront-Wendat )

Wolinack (Territoire Abenakis)

Jour 23 : 23 aoflit

On s'est levés tot pour prendre le bus a 5 h vers Québec avec Mr.Schmoor. On a
mal dormi, j'ai dii dormir 3 heures sur toute la nuit, je suis vraiment épuisé. Les
paysages qui défilent sous nos yeux sont tres beaux, il y a de nombreux lacs entourés de
coniféres, et sur les lacs, il y a une brume épaisse qui se dégage ; c'est intense et tres
majestueux. Puis soudain ce soleil rasant traverse de sa lumiére la brume. On parcourt
des kilometres et des kilométres de nature sauvage a perte de vue et de paysages
incroyables. ]'écoute du Jan Garbarek. Je me sens trés fatigué, j'ai du mal a trouver le
sommeil depuis quelques temps. Eugénie me manque terriblement, le déces de David
me taraude et la fatigue me met a fleur de peau, mais je sais que ¢a va aller. J'ai sept
heures de bus pour dormir un peu. En sortant du bus au terminus, Mr.Schmoor est
descendu rapidement ! Et une dame m'a dit que j'étais un trés beau gargon, cela fait
toujours plaisir. Avec Mr.Schmoor, nous mangeons dans un restaurant a chats. Avec des
chats partout, de véritables créateurs de liens sociaux, selon Mr.Schmoor. C'est le
moment tendresse, calme, détente et chat. L'établissement s'appelle La langue au chat, et
je me suis mordu la langue, c'est saugrenu. Fabien et Danielle, des amis retraités de la
marraine de Mr.Schmoor, nous ont ensuite récupérés en pick-up. Ils nous ont fait un
tour de la ville de Québec en présentant les lieux principaux : le petit Champlain, les
plaines d’Abraham. On a découvert leur maison complément incroyable, une maison
immense remplie d’'une multitude de pieces. Il y a méme une cave a vin avec 800
bouteilles et pour y accéder, on a pris un ascenseur. C'était du délire. On a bu un whisky
de 15 ans d'age, puis go(ité de trés grands crus frangais. Ils nous ont offert un repas
magnifique. Je n'ai pas été recu de cette maniére depuis longtemps... Ils nous ont cuisiné
des morceaux de porc aux fines herbes. La cuisson était parfaite, le porc ébouillanté
d’abord dans 'eau puis saisi au barbecue, accompagné de petites pommes de terre et de
champignons. Le repas était fabuleux, ils nous ont offert le gite, le couvert, une bonne

douche, tout un confort extraordinaire. Nous avons appris que notre hdte avait un

83



cancer en phase terminale, il nous a dit que le simple fait qu'il puisse respirer chaque
matin était un miracle. Tout devient relatif quand la santé nous quitte. Sa femme le
soutient dans sa lutte, elle se sent en sécurité, peu importe ou il se trouve. Il part souvent
en territoire Cree, prés du lac Pau, pour aller pécher et chasser I'orignal. A leur coté,
Fabien précise que c’est un peuple tres gentil, mais qui ne respecte absolument pas
I'environnement. Ils sont capables de laisser une motoneige pourrir dans un coin
pendant des années, ou de jeter des emballages dans la nature.

On s’en est rendu compte aussi en parcourant les rues de la réserve de Mistissini.
Mr.Schmoor précise, pour leur défense, que les emballages plastiques et que le
consumérisme 3 outrance ont été importés par les colons et méme imposés. A I'échelle
de leur évolution, c’est extrémement récent, car une fois que le plastique est présent et
circule dans une société, il faut le temps d’assimiler les enjeux écologiques qui en
découlent. Daniel précise aussi que les Etats-Unis n’étant pas loin, le non respect de
I'environnement et la junkfood a foison viennent directement du mode de vie américain
que les autochtones ont embrassé sans se soucier de I'écologie. Fabien et Danielle nous
expliquent que les autochtones n’ont aucune notion du temps et sont des fainéants. Il
nous raconte l'histoire des maisons en bois offertes par le gouvernement fédéral que les
autochtones ont détruites de I'intérieur pour se chauffer. C'est un couple charmant qui
vit dans un niveau de vie qui dépasse I'imagination. Ils sont un peu tatillons avec le
végétarisme de Mr.Schmoor et le fait qu'il ait les cheveux longs. Et aussi sur le fait que je
suis docteur en art, mais apres avoir fait une démonstration de la théorie de linguistique
de Ferdinand de Saussure, Fabien m’a dit que je méritais finalement mon titre
honorifique. Nous partageons de bonnes victuailles au sein de la chaleur d’'une immense
maison, et dire qu’il y a deux jours, nous étions dans la brousse a manger du castor avec

les autochtones... Cela change radicalement d’ambiance.
Jour 24 : 24 Aolit

J'ai plut6t bien dormi, couché a 21 h 30, avec juste une insomnie a 1 h 30 du matin
jusqu’a 3 h. Puis je me suis levé a 5 h 30, j’ai profité de 'aurore pour décrire la journée
d’hier. Danielle m'a servi un verre de jus dorange pendant ce temps. Une petite
poussiére compacte s’est insérée dans mon clavier d’ordinateur depuis quelque temps,

Danielle m’a prété un petit tournevis pour I'enlever. Ayant trituré les touches de mon

84



clavier de PC, j'écris ces quelques lignes pour voir si tout va bien : c’est OK, je vais
pouvoir continuer.

Nous prenons la route aprés un copieux et généreux petit-déjeuner avec du bacon a
I'érable, des ceufs, des croissants, etc. Danielle a vendu une motoneige ce matin a
quelqu'un. Elle précisait hier soir que la taxe provinciale s'applique méme a de
I'occasion : a partir du moment ou tu refais une plaque, tu payes la taxe commerciale en
fonction du montant de la vente. Si un véhicule est vendu 3 fois, il y a trois taxes pour la
province. Une fois qu'ils ont fait affaire, il a fallu un petit temps d'adaptation quant a la
technique de conduite de la voiture qui est automatique. Je I'ai prise en main pour sortir
de la cour de nos millionnaires. Ce n'était pas simple, j'ai roulé un peu aux alentours de
Saint-Emile, une banlieue de Québec.

On s'est arrétés sur un parking, aprés avoir compris l'essentiel ! J’ai expliqué un peu
a Mr.Schmoor le fonctionnement. Il m’a dit en rigolant que ¢a lui rappelait lorsqu’il
passait son permis. A la suite de quoi il maitrisait le véhicule, je I'ai remercié
profondément de conduire jusqu'a Wolinak. Pendant le trajet, Mr.Schmoor me dit se
sentir frustré par les diverses remarques envers son végétarisme, ses valeurs et son
eczéma qui l'oblige a prendre des douches réguliérement. Nos hotes sont riches et un
peu trop sirs de leur vie et de leurs valeurs.

Ce matin, juste avant qu'on parte, une scéne nous a un peu perturbés. Un écureuil
est arrivé dans leur jardin, Danielle a pris un fusil a lunette pour le dégommer. Par
chance, I'écureuil s'est enfui, nous empéchant de voir ainsi son exécution. Mr.Schmoor
ne pouvait plus les supporter. Il est vrai que leur mode de vie est régi par le bien
matériel et le discours de Fabien sur les « Indiens » est assez orienté : il précise qu'ils
sont feignants et qu'ils ne sont pas fiables, et sont sales, méme s'ils sont sympathiques.
Je prends son point de vue en considération de la maniére la plus objective, car je pense
qu'il reflete une bonne partie de la mentalité québécoise et méme canadienne. Pour sir
que ce couple est trés américanisé. Leur fils est un champion de rodéo et aux vues des
photos de country ambiante, on peut se dire qu'il y a encore une profonde admiration
pour ce mode de vie. Fabien m'a aussi dit un truc qui m'a franchement agacé en disant
que je pouvais ramener une pitchoune, que ma chérie n'en saura rien, que ce qui se
passe a Québec reste a Québec, encore une fois : c'est le c6té consommation, porneia,
aucune valeur, non-respect. Il ne comprend pas que mon amour implique une

considération de l'autre, et cela m'agace le manque de respect profond envers ce mot,

85



amour, que I'humanité a trop souvent entaché jusqu'a lui faire perdre sa valeur initiale.
Le sacré, il est la aussi, dans le respect de nos mots ! Quand j'emploie un mot, je souhaite
qu'il garde son intégrité et sa valeur. Cela m'a profondément dégu : ils respectent aussi
peu la vie du regne animal que l'amour.

Ceci étant dit, nous sommes maintenant aupres d'un peuple qui, méme s'il ne fait
pas son tri sélectif, accorde encore de la valeur spirituelle aux choses : le pow wow des
abenakis débute devant nous haut en couleur, il fait chaud. J'aime beaucoup le fait que
I'église Sainte-Thérése soit intégrée au pow wow : il y a un aigle sculpté en bois qui la
surveille au loin. Il y a un message fort, je trouve, comme la réconciliation des deux
mouvements de croyance, le fameux métissage dogmatique, une poignée de main entre
Dieu et le grand créateur ; il y a le drapeau de W6linak, celui de Every Child Matters et
celui des Micmacs qui viennent soutenir le pow wow des Abenakis. J'ai reconnu aussi
une danseuse Innu, celle qui maitrise les cerceaux. Apres l'ouverture similaire aux
autres pow wow, une série de huit chanteurs et chanteuses avec des tambours
individuels ont chanté un merveilleux air Abenakis !!! Puis, place aux danses
intertribales, j'ai acheté quelques boucles d'oreille abenakis en perles pour Eugénie et
un collier en os de buffle provenant d'un trappeur du Maine (USA) qui l'a vendu a une
fabricante de bijoux abenakis, ainsi qu'un collier Innu avec une dent de coyote et des os
de beeuf musqué du Québec. La dent de coyote me rappelle la performance de Joseph
Beuys, c'est ce qui m'a fait craquer. J'aime aussi savoir que l'argent aille a la
communauté ou aux artisans autochtones. Mr.Schmoor est venu me chercher pour
exécuter des danses. On s'est beaucoup plus lachés que chez les Innus. On commence a
prendre nos aises dans les pow wow ! | Malgré leurs paradoxes, j'admire leurs luttes,
j'admire leur culture. J'ai parlé a un marchand qui m'a dit que les plumes d'aigles sont
interdites a la vente, car c'est sacré et protégé par le Canada. On ne peut en posséder une
que si on nous la donne ou si on la trouve, mais dans ce dernier cas, il est souvent dit que
c'est la plume qui nous a choisis. La particularité de ce pow wow, c'est vraiment les
chants Abenakis qui se transmettent oralement. Le chanteur Abenakis s'est entrainé
pendant trois ans a Odonack, une autre communauté Abenaki. Je I'ai remercié pour ses
chants, il a mis la main sur le cceur en me remerciant. Ensuite, un couple, lui est iroquois
et elle est Abenaki. On fait plusieurs smoking danses. C'était tres rapide et trés intense.

C'est le premier pow wow sans arbre ou totem au milieu. On a pris une photo avec un

86



Abenaki, qui nous a dit : « Oh, vous étes de vrais vikings !» On lui a dit fierement oui de
Normandie, il a répondu : « Ah, des Northmen ! Take care of you ! ».

Nous nous sommes baladés pres des étals. On a rencontré des marchands Innus qui
se sont mariés selon la tradition avec un certain Grégoire Canapé, habitant a Pessimit, un
guide spirituel. On ne parle pas de Shamans cette fois, car les Shamans sont plus liés a
une médecine intérieure. Le marchand nous explique que le rouge est important, le
chemin rouge est le chemin de l'introspection, sans alcool, sans tabac. Le tabac étant
indispensable dans le sacré et uniquement fumé lors du calumet qui est un trés haut
degré de spiritualité. Il y a une pratique de 1'ayahuasca, mais c'est seulement pour les
ainés et c'est devenu tres tabou. Pour se marier selon la tradition Innus, avant, pendant
des mois, on doit pratiquer beaucoup de missions qui donnent du sens a l'union,
préparation mariage, perler la robe, et a chaque perle, il faut se poser une question.
L'homme doit mettre des perles sur les mocassins, avec une question par perle si la
réponse est non, il ne faut pas la mettre, on doit aussi trouver une plume d’aigle, boire
dans un vase a deux becs, vase qu'ils ont fait faire, de I'eau fraiche, il faut aussi que la
future épouse cuisine de la bannique cuit sur le feu du mariage. Leurs mariages étaient
liés aux ancétres autour d'un feu sacré que le mari allume. Il n'y a le droit qu'a 3
allumettes, il ne fallait pas qu'il voie sa chérie de la journée. S'il n'arrivait pas a allumer
le feu, c'était fichu. Teuekan et des chants, et calumet avec les témoins. Ensuite, pas de
féte, mais une marche avec un recueillement a deux : tout le monde mange la bannique.
Un membre de la famille emmeéne la fille pres du feu. Le marchand nous a remerciés en
Innuy, en disant tineshkoumiten puis niaut pour au revoir.

Nous reprenons la route vers Québec pour faire notre nuit. Mr.Schmoor n'a pas
envie de rentrer. Nous retournons chez nos hotes regardant tous deux des tutoriels pour

la chasse. Nous allons nous coucher.

Jour 25 : 25 Aofit

Je me suis levé encore tot apres une nuit entrecoupée d'insomnies. Le couple de
retraités qui nous héberge est agacé par l'attitude de Mr.Schmoor qui prend son temps
pour se lever, alors qu'ils ont plein de trucs a faire aujourd'hui et que notre héte a du
mal a faire des efforts au-dela de 14 h a cause de son cancer. Malgré le coté brut de la
personne, j'ai pitié de sa condition physique et c'est un couple que je trouve trés
généreux avec nous depuis le début. Par conséquent, je me retrouve dans une position

87



que je n'aime pas du tout, parce que je comprends la position de Mr.Schmoor aussi ! Je
sens du malaise en moi. Les mots d'Eugénie ce matin m'ont fait un bien fou et me
permettent de relativiser ce malaise général... Je me suis changé l'esprit en me
renseignant un peu sur la culture iroquoienne, car nous allons aujourd'hui dans la
réserve de Wendake.

Notre voyage se termine avec les Algonquiens et nous allons maintenant découvrir
une autre grande famille autochtone, les Iroquoiens ! C’'était des peuples beaucoup plus
sédentaires, que 'on nomme “semi-sedentarisés” car ils se déplagaient tous les 10 a 15
ans, puisque la présence de 'homme sur un territoire affecte son environnement : les
sols n’étaient plus aussi fertiles et la faune s’en allait. Tel était leur mode de vie avant
I'arrivée des colons. A Wendake, nous allons voir les Hurons-Wendats. Bien que de
souche linguistique iroquoienne, ce peuple était en guerre contre les Iroquois et
notamment les Mohawks avant la venue des colons. Les Hurons-wendats se sont en
majorité convertis au christianisme a 1'époque de 1'évangélisation. Ils furent massacrés
par les Iroquois, les Haudenosaunees, une confédération de cinq nations Iroquoiennes
(qui ne doivent pas étre confondues avec les Iroquoiens du Saint-Laurent, plus
pacifistes). 300 Wendats ont pris la fuite vers la ville de Québec pour éviter encore les
massacres des Hurons catholiques par les Iroquois. C'est ainsi que fut formée la réserve
de Wendake. En résumé, 1'histoire des Hurons est tragique ; alors que les maladies les
ont décimés, la forte demande européenne en fourrures forgait les tribus amérindiennes
a se disputer les territoires de chasse. Méme s'ils ont des origines communes, un haut
niveau d'animosité s'est établi, par exemple, entre les Iroquois et les Wendat-Huron en
raison de la concurrence commerciale et de la conversion de certains Wendates au
catholicisme sous l'influence des jésuites francais. Le conflit aboutit a une invasion
iroquoise de la Conférence Wendate en 1648. Contrairement aux Iroquois, les guerriers
wendats subirent de nombreuses pertes, n'étant pas armés d'armes a feu. Ce sont les
Néerlandais qui ont donné les armes aux Iroquois. Un groupe de Hurons ayant survécu a
ce meurtre fondérent en 1697 la communauté Wendate de Wendake, alors connue sous
le nom de « Hurons de Lorette ». Cette journée sera consacrée a la communauté de
Wendake qui vit actuellement en plein dans la ville de Québec.

Avant de visiter le musée, on a fait un point émotionnel avec Hervé : le périple est
intense, on avait besoin d'évacuer un peu. C'est une expérience humaine intense, une

excursion pareille. Et chacun de notre c6té, on a vécu beaucoup d’émotions, par rapport

88



au périple lui-méme, mais aussi aux évenements extérieurs. Nous avons pris chacun de
notre coté un temps de repos, de recueil et de paix.

Puis nous nous sommes retrouvés pres du musée Hurons-wendats, en plein dans la
communauté de Wendake. C'est une communauté qui vit aisément grace au tourisme.
L'allure de la réserve fait penser a la Nouvelle-Orléans, avec de grosses maisons de bois
pourvues d'un balcon. Nous sommes allés dans une pizzeria et avons beaucoup ri quand
la dame nous a dit de couper les pointes des pizzas en parlant des parts. Mr.Schmoor a
dit « Ah oui, comme chez le coiffeur », la dame des pizzas est jalouse de ses cheveux, elle
lui a demandé comment les entretenir, il a répondu qu'il faut manger des pizzas
végétariennes ! Nous nous sommes baladés dans Wendake et nous nous sommes arrétés
a la boutique d'artisanat Wendake. ]'ai encore repris un petit collier pour Eugénie.
C'était merveilleusement beau, il y avait un fabricant de fliites dans la communauté. J'ai
pu tester ses fliites ! La vendeuse nous dit que les fliites ne sont pas dans les pow wow,
c'est plus pour enregistrer des musiques. Je n'ai pas vraiment compris son propos. Nous
sommes allés dans une seconde boutique autochtone. Ces boutiques sont souvent des
boutiques/ateliers ou beaucoup d'objets sont confectionnés dedans, quand les
trappeurs de la communauté vendent leurs matiéres premieres aux
marchands/fabricants. Au retour au musée, Mr.Schmoor a fait de I'effet a I'accueil :
chez les Wendats, prendre soin de ses cheveux, c'est prendre soin de son ame. Lors d'un
deuil, on coupe les cheveux jusqu'aux épaules, on donne ses cheveux coupés au défunt
et, lorsqu’ils repoussent jusqu'a la poitrine, cela signifie que c’est la fin du deuil. Le
musée est tres joli, il défend bien la culture wendat. J'ai appris beaucoup de choses sur
les wendats, notamment le fait que les wendats ont des tambours d'eau. Comme chez les
Algonquiens, le tabac, lorsqu'il est jeté dans le feu sacré, est chargé d'intentions, et
ensuite ces intentions partent en fumée dans l'univers. Les chants sont souvent une
phrase ou un mot répété, comme yawe pour les chants de I'eau en langue huron. La
danseuse de Clochette est une femme guérisseuse. Il y a 350 clochettes avec une priére
par clochette. La danse permet de les faire s'envoler vers le Grand Créateur. Il y a des
fabricants de flite a Wélinak et dans le musée, il y a une interview de Richard Assinuuk
Dumont qui est fabricant de fl{ites selon la tradition ancestrale, alors va falloir qu’'on
m’explique, de quelle tradition parle-t-il ? Je ne comprends toujours pas la place de la
fliite chez les autochtones, ¢a devient une question aporétique ! D’un c6té, la structure

tourisme autochtone me dit que la flite n’est pas traditionnelle, et dans ce musée, il y a

89



le témoignage d’'un fabriquant de fliites Wendat qui les confectionne selon une tradition
ancestrale ? Devant tant de non-sens, je crois que j'abandonne. ]'ai appris aussi que les
Tomahawk-Calumet existaient. C'est trés intrigant qu'un objet puisse étre la
représentation de la paix et de la guerre a la fois. En 1980, 'ONU a condamné le Canada
pour crime contre I'humanité. Une femme parle des Ghost-Dances dans la cabane longue
Huron. C’est une danse de 3 jours invoquant les esprits, une danse rapide pour faire
tourner le feu, c’est la danse que la femme Abénaki a présentée sous les yeux de son
mari Iroquois, une danse bien Iroquoise donc ! Le guide du musée nous précise aussi
que quand un autochtone de I'est dit que le pow wow a été créé a I'ouest, c’est qu'il veut
que tu ailles voir a I'ouest et I'inverse est tout aussi juste. L'idée, c’est que les premieres
nations forment une unité et envoient les allochtones parcourir leurs contrées. Peu
importe qui a créé le pow wow, il faut y aller, ce sont des cérémonies de guérison, des
cérémonies ou ensemble, on se guérit intérieurement.

Nous avons ensuite visité une maison longue reconstituée de la communauté
semisédentarisée des Wendats. Le guide nous a raconté beaucoup d'histoires et expliqué
certaines choses du peuple wendat avant la colonisation par les Blancs, et tous
évenements dont les massacres iroquois. Le guide nous rappelle que la majorité des
sociétés des Premiéres nations sont des sociétés matricentristes. Chez les Wendats, c’est
la femme qui décidait pour tout. La femme créant la vie devait aussi la préserver. La
femme s’occupait de la nourriture, elle protégeait les cultures, et les enfants et les ainés
chassaient le petit gibier. Elle ne guerroyait pas, elle ne pouvait pas car elle est trop
précieuse au campement pour risquer sa vie. Une femme ne pouvait pas toucher le sol
durant le temps de sa période menstruelle, elle devait rester dans une maison
spécialement pour elle avec des lits pendant qu’on prenait soin d’elle. Les femmes, dans
les sociétés Wendats, étaient aussi les détentrices des traditions, des chants, de la
culture orale, on parle de société matrilinéaire. C'est la femme qui choisit son homme
aussi, avec une matrilocalité : si la femme se mariait 3 un homme, 'homme devait
déménager dans la maison longue de sa femme. La femme pouvait étre polygame aussi,
elle avait souvent plusieurs amants, elle pouvait aussi devenir Shaman, femme
guérisseuse, femme-médecine. Elle pouvait étre aussi conseillere du chef. C’était souvent
la femme la plus agée de la famille qui décidait de la vie dans la maison longue, elle
décidait méme de I'emplacement de chacun pour dormir. Le chef du campement était

élu, il n’était pas chef par hérédité. Les femmes des autres savaient ce que leur peuple

90



voulait, elles étaient aptes a désigner le chef, et lorsque le chef du campement partait a la
chasse, ce qui était fréquent, c’était la femme du chef qui prenait son réle. En hiver, les
Wendats restaient a hiberner dans la maison longue, ils ne chassaient pas, ils ne
sortaient pas, ils vivaient sur leurs récoltes et leurs provisions. Ils fabriquaient des
mocassins, des outils, ils se racontaient des histoires. La température pouvait monter
jusqu'a 25° ou 30°. Les Wendats dormaient tous les uns a coté des autres dans ces
grandes maisons longues. Ils dormaient en longueur, la téte prés du feu central et les
pieds prés de la paroi. Les hommes dormaient souvent pres de la porte, ils étaient
regroupés en famille, 'homme, la femme, les enfants, un homme, une femme, les enfants,
puis de l'autre coté, c’était le contraire, les enfants, la femme, 'homme jusqu’a l'autre
entrée. Le danger, ce n’était pas les animaux sauvages mais les guerres entre tribus. Les
guerres entre tribus s’accompagnaient parfois de démarches d’assimilation. Si les
Wendats sédentaires attaquaient des Algonquiens nomades, ils avaient un avantage
pour une assimilation forcée. Au début, les hommes allaient se battre pour défendre leur
campement. Si les wendats remportaient le combat et qu’il y avait des survivants
algonquiens, ils faisaient des prisonniers et les ramenaient a leur campement, car ils
savaient intuitivement que la consanguinité existait, et donc qu’il fallait du sang neuf
parfois. Les wendats disposaient les Algonquiens dans leurs campements et les
traitaient comme s’ils étaient des gens de leur communauté. Ne parlant pas leurs
langues, les Algonquiens n’ont d’autre choix que de I'apprendre et de l'intégrer a leurs
coutumes, car ils n’avaient pas d’autre choix de survie. S’ils fuyaient en dehors du
campement, ils étaient perdus, d’autant plus qu’en tant que peuple nomade, ils auraient
eu bien du mal a retrouver la piste de leurs familles initiales. La sédentarité leur
permettait de forcer 'assimilation. Les prisonniers, une fois dans le campement, étaient
bien traités, on leur donnait a manger pour étre assimilés. Il y a un phénomene tout a
fait intéressant, c’est que le viol et la pédophilie n’existaient pas chez les peuples
autochtones. Il y a un respect de la femme et de 'enfant. La culture du viol est clairement
arrivée avec les colons qui voyant des femmes dévétues, les seins a l'air, en ont abusé, en
abusant également de leur pouvoir sur elles, mais 1a on s’écarte puisqu’on parlait des
Wendats avant I'arrivée des colons.

Ala fin de la visite, je suis allé parler un petit peu au guide. Notamment concernant
les Sundance : pour lui, le Sundance n’est pas une bonne chose a faire, la coutume de

s’accrocher des hamecons a la poitrine, c’est une automutilation pour réussir a atteindre

91



des visions. Ce sont les nations des plaines qui ont cette pratique aujourd’hui, les
cheyennes se l'ont tellement appropriée qu’ils 'ont divulguée, mais selon le guide, ils le
font mal et c’est mal vu. Il précise que c’est son opinion, car il a vécu les dog soldiers.
Malheureusement, maintenant les Algonquiens pratiquent cette cérémonie. C'était a
I'époque pour montrer que tu étais brave, que tu étais un guerrier. Les Lakotas faisaient
la méme chose avant de partir en guerre : ils se scarifiaient au niveau du mollet, pour
montrer qu'ils étaient préts a partir a la guerre. La Sundance est une cérémonie pour
faire preuve de courage, pour étre guerrier. Le guide dit que ce sont les dogs soldiers qui
sont les créateurs du Sundance d’aujourd’hui chez plusieurs nations. Le guide précise
que les Wendats étaient tres brutaux a I'époque : comme nation, ils réussissaient a
s'imposer devant les colons, et I'arrivée des Néerlandais qui, armant les Iroquois et
notamment les Mohawk, ont fait perdre I'avantage guerrier des Huron-Wendats. Le
guide précise aussi que les Cherokees n’ont pas non plus d’amitié avec les Mohawks. Le
guide nous précise que la derniére guerre par assimilation entre tribus autochtones s’est
passée en 1920, pres du lac Saint-Jean. Il y a une riviére qui s’appelle la riviére Iroquois.
Les Québécois I'ont appelée ainsi, car ils ont découvert six Iroquois morts parce qu’ils
avaient marché vers le nord pour capturer des femmes et des enfants Cree et Innu. Les
Crees et les Innus les ont chassés puis poursuivis en récupérant leurs femmes et leurs
enfants, ils ont tué six d’entre eux et le dernier Iroquois fut laissé en vie en lui coupant
une oreille afin qu'il témoigne auprés de son peuple. M. Schmoor précise que si les
Iroquoiens sont plus violents que les Algonquiens, cela doit étre di a leur coté
sédentaire, car plus tu possedes, plus tu te défends et c’est normal d’étre plus agressif
envers les tribus et les colons.

Puis, a la sortie de la visite, nous avons rencontré un couple frangais qui nous avait
apergus au pow wow de Wolinak la veille. La femme nous avait repérés, elle m'a dit que
j'avais l'air trés concentré sur mon téléphone lorsque j'écrivais les journées, elle voyait
bien que je n'avais pas envie de consulter mes e-mails et qu'avec M. Schmoor, nous
avions une prestance qui se repérait de loin. Elle était intriguée par notre voyage, on est
restés a parler un bon moment avec ce couple qui marie leur fille a Québec a la fin du
mois. J'ai parlé avec son chéri qui était un grand amateur de BD. Je lui ai dit de lire
Odawaa sur les amérindiens pendant la Premiéere Guerre mondiale et elle m’a conseillé
le film Windtalker, un film qui a pour thématique les messages codés en langues

autochtones pendant la Seconde Guerre mondiale. J'ai eu vent de cette technique lors

92



des journées sur les cultures amérindiennes a Caen auxquelles Eugénie m’avait convié
en mars dernier. A la sortie du musée, on s'est installés dans un bar a ramen, c'était trés
étonnant. La dame a créé le concept, c'est incroyable. C’est le Subway, on a composé nos
ramens, ¢a s'appelle « mon enfant roi », c'est un bar laitier, un bar a ramens et un atelier
déco créative pour les enfants. C'est un lieu incroyable et unique. On a pris deux créemes
molles avec de la cabane a sucre, du sucre de sirop d'érable. [sabelle, la dame qui tient ce
lieu, veut créer du lien avec les Wendats et favoriser le contact par l'attrait d'une
commerciale, car elle ne trouve pas normal qu'il y ait si peu de contact entre les peuples.
Au retour jusqu'a la voiture, on a vu un frigo sur le bord, il y avait de la nourriture
dedans, c'est une boite de don de nourriture, incroyable.

Nous sommes allés visiter un cimetiére, pour la digestion, c'était calme. J'ai trouvé
un Raymond Gauthier québécois, sauf que Gauthier s'écrivait avec un h. Puis nous
sommes rentrés et Danielle nous imitait la femelle de I'orignal en chaleur avec sa voix. Il
parait qu'une femelle n’est en chaleur qu'une journée par an... Le couple s'est excusé
aupres de Mr.Schmoor, (lequel avait dormi trop longtemps) et Mr.Schmoor leur a offert
un capteur de réves. On a bu un verre avec eux dans la paix, oui, ils m'ont servi un
whisky a l'érable et ont servi a Mr.Schmoor une biére étasunienne. J'aimais cette

atmosphere rétablie sans rancune, dans la plénitude d’'une bonne nuit a venir.
Jour 26 : 26 Aolt

Hier soir, Danielle nous a montré une photo de son fils avec le cadavre d'un cerf
de Virginie a ses cotés. Elle dit que c'est vraiment excitant de tuer une béte, que ¢a lui
procurait beaucoup de plaisir, beaucoup d'intensité. Je me suis demandé a ce moment-la
pourquoi la dame agée de la communauté Cree, qui nous a montré une photo similaire
d’elle a coté d'un orignal mort fraichement exécuté, ne m’avait pas trop choqué. Je me
suis demandé pourquoi dans un cas, ¢a me choque et pourquoi dans l'autre non. Je
pense que c'est dii a la considération spirituelle de l'acte... Les chasseurs descendants de
colons aiment l'activité de chasser comme un divertissement, et de fagon relativement
brute, surtout a lI'heure de l'athéisme environnant, sans offrande a la terre, sans
considération envers le vivant. Mais cela dit, une fois la chair de la béte préparée, dans la
tradition chrétienne, on priait avant les repas. Il y a une similitude entre l'animisme
autochtone et le christianisme dans le lien a la nourriture, tout de méme. En revanche, il
n'y en a pas dans l'activité de la chasse.

93



Apreés un petit déjeuner au sirop d'érable avec une musique douteuse de Gaston
Lepage, Le vilain tour, Danielle nous a déposés dans la ville de Québec. Nous nous
sommes arrétés dans un shop vintage super joli. La vendeuse était de Lille, elle et son
copain viennent d'arriver au Québec, et elle me dit que pour trouver du travail, c'est trés
facile. Elle a toqué a la porte de ce shop et on lui a dit de commencer deés le lendemain, et
son copain qui était informaticien est devenu patissier, ils sont en train de le former, et
'ont pris direct. Avec Mr.Schmoor, on est allés dans un troquet, la maison Smith.

Nous sommes allés visiter Notre-Dame du Québec. L'architecture est trés baroque
et je me suis demandé quels sont les canons et les paradigmes d'une architecture
d'église lorsque celle-ci est construite sur un continent nouveau. J'ai mis un cierge a ND
du Québec et adressé une intention de priére en suivant la relique de saint Kateri
Tekakwitha. J'ai choisi cette sainte car elle symbolise, de par son expérience, le lien
spirituel entre ce que je suis venu chercher ici et la religion chrétienne. Elle est une
porte entre deux mondes, 'animisme mohawk et le christianisme européen. Nous
sommes sortis en quéte de |'Airbnb, puis d'un bon restaurant. Apres avoir mis nos sacs
dans la chambre, puis étre ressorti, sur le trottoir nous avons rencontré un clown
caricaturiste qui a fait notre caricature. Il était trés rigolo, il nous a donné beaucoup de
sourires, car, lorsqu'il dessinait, il avait des expressions tres rigolotes de surprise,
comme si chaque trait qu'il esquissait émanait de la surprise d'un instant, comme s'il
était étonné que son crayon pit avoir cette capacité a faire des traits !

Nous sommes ensuite allés manger des galettes avec des légumes de saison.
Mr.Schmoor adorait le sourire de la serveuse, qu'il n'a pas manqué de faire rire. Nous
avons pris une crépe Tatin délicieuse. La serveuse nous a précisé que ce soir, il y aurait
peut-étre une soirée de récital de poésie dans la librairie juste a c6té, mais quand
Mr.Schmoor a demandé une confirmation de la soirée a un monsieur qui sortait de cette
méme librairie, le monsieur lui a dit qu’il n’y avait rien ce soir, mais qu’il adorait ses
cheveux. Les cheveux de Mr.Schmoor sont un véritable phénomene social.

Nous sommes allés acheter de quoi faire des « patatouilles », puis nous sommes
retournés au Airbnb pour nous reposer avant de visiter une nouvelle fois cette ville, et
surtout cette rue, la rue Saint-Jean remplie de personnes atypiques, d’artistes, de poétes,
pleins de gentillesse et de bonté. Aprés une sieste, nous sommes repartis dans cette rue
voir s'il y avait bien la soirée de récital poétique. Effectivement, elle a bien eu lieu, c’était

trés chouette. Mon oreille s’est surtout accrochée sur un texte trés bien rythmé :

94



I'homme parlait d’'un tas d’ordures tout en s’appuyant sur une idée de William Faulkner
avec une répétition de chiffres, comme une notice. Au retour, Mr.Schmoor m’a dit que ce
texte lui rappelait le slam. Je lui ai rétorqué que le slam est plutét un principe de
transmission de la poésie qui s’opére autour d’'un événement ou d'une compétition liée a
I'oralité. Pour moi, le slam n’est en rien un genre ou un type de poésie particulier, il ne
représente rien au sens purement littéraire ; ce soir, a mes yeux, c’était bien un récital de

poésie. De retour a I'auberge, nous nous éteignimes dans le lit double de I’Airbnb.

Jour 27 : 27 Aoflit

Je me suis réveillé aprés m’étre rendormi a la suite d'une insomnie de prés de 4
heures... Mais je me sens plutdt bien. Méme si le mot Québec signifie en Innu "débarque,
vient chez nous", la ville de Québec a peu d’intérét quant aux informations sur la culture
autochtone. Je pense que les colons ont vraiment pris au pied de la lettre le message des
Innus, a tel point que, ces derniers, ne sont méme plus présents sur leurs terres...

Avec Mr.Schmoor, nous nous sommes fait des patatouilles. Cela me fait du bien de
manger selon mes profondes traditions de vie gustatives. Nous sommes allés en ville
visiter les grandes places de Québec. Nous étions dans le vieux Québec, il y avait des airs
de Montmartre, on a vu le chateau de Fontenac, une belle statue de Jacques Cartier...
Avec une magnifique phrase en son socle : "Pour assurer notre existence, il faut nous
cramponner a la terre et léguer a nos enfants la langue de nos ancétres et la propriété du
sol", la terre, la langue, le sol, la transmission aux jeunes générations... Cette plaque
francaise m’a fait sourire ironiquement quand on voit comment les colons ont respecté
les autochtones et leurs langues, leurs terres... Bref, en descendant vers le port, on a
rencontré un marchand de cuir québécois, petit-fils de marin qui a vécu avec les
autochtones. 1l fabriquait des petites « bougettes » et nous a conté l'histoire de ces
petites sacoches. Les petits sacs de médecine qui étaient utilisés par les autochtones ont
été repris par les Frangais pour mettre des piéces. Les premiers colons appelaient cela
les bougettes ; le mot budget provient de ce mot bougette repris par les colons anglais.
Les premiers colons ne savaient pas lire du tout. Les rues de Québec reprennent dans
leurs appellations ce qu'il y avait dans ces rues. Beaucoup de maisons au Québec ont des
petits carreaux, car les vitres sont fragiles a transporter par bateau, d'ou ces petites

fenétres. Il était un peu fou : il racontait parfois plusieurs fois la méme blague, et une

95



mouette passant au-dessus de nous, il a prétendu que c'était un aigle... En tout cas, il
était tres touchant et rempli de bonté.

Nous sommes ensuite allés manger une creme molle. Elle portait vraiment bien
son nom, elle était vraiment trés molle. Un vieux couple assis a coté de nous nous a
méme souhaité bon courage pour la manger ! Mr.Schmoor fredonne trés souvent l'air
des chants abénakis, il les a en téte depuis deux jours, c’est chouette. On parle un peu
politique avec cet idiot de Macron qui ne se décide pas a prendre un premier ministre et
qui refuse le suffrage, posture antidémocratique a souhait ; apres, on commence a
s'habituer depuis le non a la constitution européenne qui est devenu un « oui » de force
sous Sarkozy, puis Hollande et Valls avec leur série de 49,3. On s'habitue petit a petit a se
dire qu'on ne compte plus du tout. La démocratie a la francaise, il va falloir qu'on me
I'explique un jour, parce que je crois que je n’ai pas trop compris son principe. Nous
avons ensuite visité le petit Champlain, c'est trés mignon. Au bout de la rue, on s'est
arrétés a la librairie « pére Frédérique », il y avait des pendentifs a l'effigie de sainte
Kateri Tekakwitha, j'en ai pris plusieurs pour ma mére et Eugénie, puis il y avait un livre
aussi la concernant. Les sceurs qui tenaient la vidéotheque étaient adorables. En sortant,
Mr.Schmoor me dit que la porte s'est ouverte toute seule, il a trouvé ¢a fou. Etrange... je
n’'ai pas relevé l'instant !

Nous allons maintenant visiter le musée de la Civilisation, ol se trouve une
exposition sur les Autochtones en partenariat avec dix-huit communautés. Il y a une
préface d'entrée nous confirmant que le rouge est bien la couleur de la guérison et que
le tambour est I'élément central de ces peuples ; c'est le coeur de la terre qui bat, c'est la
perpétuation de nos vies, c'est le pouls du monde. Cette exposition est vraiment dans
I'éthique, avec le principe de ne pas combiner une histoire des Autochtones du point de
vue colonial, mais de faire avec eux cette fois en prenant en compte leurs choix, les
objets qu'ils veulent montrer, etc. L'association de monteurs de 'exposition s'appelle Le
« baton rouge vif ». Elle offre une exposition riche autour des Premiéres Nations
(algonquiennes et iroquoiennes) et des Inuits ! L'exposition explore a la fois les modes
de vie de ces peuples et les mélange avec de I'art contemporain autochtone (en cela, je
trouve qu'il y a une similitude avec les tentatives du musée du Quai Branly) pour créer
un lien, une filiation entre le passé, la mémoire et les ressentis face aux devoirs de
mémoire et aux problématiques contemporaines. Pour les archéologues voulant

travailler avec les autochtones, il fallait inventer un mot en langue autochtone. Ils ont

96



choisi un mot signifiant, « celui qui recherche dans la terre » : I'intégration du langage
autochtone dans la pratique de 1'archéologie pour mieux comprendre la logique a partir
de la langue. Je trouve toutes ces questions passionnantes. Des Autochtones se forment
en archéologie pour compléter le point de vue académique occidental. ]'ai pris
connaissance de la légende de Glooskap et son frére, une légende micmac, deux freres,
fils de la mere terre, Mansom. Cela me rappelle la légende des deux jumeaux bien/mal
des wendats iroquoiens. L'exposition s'interroge sur la réalité d’étre autochtone
aujourd'hui, a 'heure ou les colons ont imposé leurs visions et comment garder une
identité et des terres viables. Les Innus se méfient des collaborations avec les
entreprises allochtones. Pendant que les Crees négocient des contrats, chaque peuple
essaye de faire face a cet ordre nouveau. Comment se repérer aussi avec la
sédentarisation forcée, la réglementation stricte des activités fauniques et la diminution
des ressources ? Il y a aussi des combats pour garder les territoires, comme par exemple
la crise d'Oka le 11 juillet 1990. La police du Québec est venue déloger des Mohawks
d'une pinede sur ces terrasses ; ils avaient aussi un cimetiére sur ces terres. Les
Mohawks s'opposaient aux projets d'agrandissement d'un terrain de golf en
construction ainsi que des maisons de luxe destinées aux riches propriétaires.
L'opération a mal tourné. Il y a eu un conflit, un policier a été tué. Les Mohawks ont
résisté partout jusqu'a l'intervention de 'armée canadienne. A la suite de ces émeutes, il
y a eu des négociations avec le gouvernement fédéral, mais les Kanien'keha'ka
(Mohawks) et le territoire de Kanesatake ol nous allons nous rendre pour la fin de notre
périple tiennent téte. Le dossier n'est toujours pas réglé, mais aura mis au grand jour
médiatiquement les probléemes majeurs des Autochtones sur leurs terres. Il y a aussi le
litige du train qui passe par les territoires atikamekw. Avec l'affaire du nitaskinan, un
train et la construction d’une ligne ferroviaire qui passe sans que les peuples ne soient
consultés... Les probléemes sont nombreux et le manque d'éthique est certain. De méme
que pour les Anishinabeg avec I'historique de voies ferrées en 1911, au départ ceux-ci
ont accueilli les colons avec beaucoup d'hospitalité. Ils se sont sentis trahis. Les
Anishinabeg affirmant que I'homme ne devrait pas s'approprier des terres, car rien ne
leur appartient et qu’il ne faut jamais oublier que c'est nous qui appartenons a la terre.
Du paléolithique aux questions contemporaines, 1'exposition retrace aussi l'histoire
sinistre du Canada, I'arrivée des premiers colons avec leur lot de maladies, puis de la loi

sur les Indiens, de la notion de terre réservée par les Britanniques, des réserves (on

97



passe de traités francais a une reprise britannique de bureaucratie d'assimilation),
I'arrive e des missionnaires et I'e vange lisation force e de s le 17€ sie cle, les alliances
rivales entre colons profitant d'armer les autochtones pour faire leur guerre, comme la
bataille de Ristougouche avec les Micmacs aux c6tés des Frangais, des commerces
démesurés liés a la fourrure de castor (de phoque pour les Inuits) entrainant des
tensions commerciales entre les autochtones, des massacres comme le raid de
wobomagonda, une déforestation massive accentuant la sédentarisation, et puis biensiir,
pour clore le tout, I'enfer des pensionnats avec l'idée d'instruire de force les enfants
autochtones bien souvent maltraités, parfois violés... Une histoire peu glorieuse que
I'exposition retrace avec beaucoup d'humilité en plein centre de la ville de Québec. J'ai
appris aussi que les Malécites ne vivaient pas sur leur territoire, ils étaient dispersés et
se retrouvaient autour de Cacouna pour leurs traditions. Chaque communauté s'adapte,
les Crees négocient des contrats (dont I'agrément est unique chez les premiers peuples),
les Wendats sur le tourisme, les Malecites sur la non-occupation de leurs territoires et
les Mohawks sur l'urbanisme, l'accés aux écoles... les Atikamekw et les Anishinabeg
vivent majoritairement de leurs foréts... Les Inuits survivent encore de la péche et de la
chasse dans le Nunavik. IlIs ont gagné en 1975, lors de la convention Baie James, le fait de
n'étre plus régis par la loi autochtone. Chaque communauté se bat et trouve des
stratégies politiques avec le gouvernement fédéral et les provinces tout en revendiquant
un fort retour a leurs traditions, a leur langue, une semi-intégration plus éthique avec
toujours plus d'indépendance. Actuellement, de nombreuses associations militent pour
leurs droits, leurs langues, leurs cultures et leurs terres. Ainsi que des mouvements de
revendications comme « Idle No More » et « Every Child Matters »...

Mais le musée fermant a 17 h, on a été obligés d'écourter la visite. On était un peu
frustrés avec Mr.Schmoor. Mais pourquoi donc ici tout s'arréte a 17 h ? J'ai encore acheté
des boucles d'oreilles symbolisant le feu sacré de la communauté de Mashteuiatsh, un
trés beau travail Innu. La vendeuse me dit qu'il ne faut surtout pas tirer sur les perles.
Puis je me suis procuré également un chapeau provenant de 1'Ontario, en cuir de beeuf.
La compagnie qui l'a fabriqué est aussi chapeliére pour la garde a cheval du Canada.
Eugénie me 'a offert a posteriori, elle est adorable.

On est allés manger avec des amis de M. Schmoor. On leur a demandé pourquoi il
y a tant de tabous autour de la question autochtone et depuis quand c'est d'intérét

national la condition des autochtones ? Les Québécois parlent des Autochtones depuis

98



environ 3 ans a la suite de la découverte de fosses communes et de cadavres
d’ossements d’enfants prés de pensionnats et aussi au décés de Joyce Echaquan dans un
hopital, une histoire profondément choquante. Je vais m'y intéresser dans les prochains
jours pour comprendre. Lui est chasseur et il nous explique le fonctionnement de la
chasse sur les terres de forét publiques : il a le droit a un orignal par an. Lorsqu’il chasse,
il frotte des bois sur les troncs et imite le cri de la béte, ¢a les attire. Une fois I'animal tué,
il est trainé hors de la forét avec un quad, puis éviscéré, puis ensuite emmené chez le
boucher. Le chasseur récupere la totalité de la béte. Je commence sérieusement a
tomber malade a cause de ma nuit et du réglage de la climatisation. Je suis épuisé. J'ai
mal a la téte, a la gorge et je me sens profondément épuisé. Il est 19 h 45... Je n'ai qu'une
envie, c'est dormir et me soigner. Je me doutais que ¢a allait arriver, je dors mal depuis
trop longtemps... Sur le chemin du retour, nous sommes passés par des endroits trés mal
famés, nous avons vu le revers de la ville, comme dans beaucoup de villes, des hommes

et des femmes dans I'errance de I'alcool...

Jour 28 : 28 aoflit

Je me suis réveillé complétement malade, certainement une angine blanche, j'ai de la
fievre et des frissons. Avec M. Schmoor, nous sommes allés dans un bar bien-étre, je me
suis endormi sur la banquette, je suis completement malade, je m’endors dés que je
trouve un peu de quiétude. Je profite de cette journée off pour me pencher sur la
question de la fameuse Sundance. Car, depuis le début de notre voyage, depuis le
témoignage de Lemon, elle nous questionne. La Sundance, en vérité, ne signifie pas tout
a fait « danse du soleil », mais plutdt « cérémonie en regardant le soleil ». C’est un rituel
religieux qui se pratique pendant quatre jours une fois par an, pendant le solstice d’été.
Les danseurs sont a jeun pendant quatre jours et dansent en continu. Le rituel le plus
intense reste celui du don de chair, ou les autochtones s’accrochent a I'arbre central par
des hamecons en fer. Il y a un te moignage de Frederick Schwatka, un explorateur de

I'lllinois qui relate cet e ve nement de la fin du 19°€ sie cle par ces mots :

« Chacun des jeunes hommes se présentait a un homme-médecine. Celui-ci prenait
la peau de la poitrine du guerrier entre le pouce et I'index pour former un pli qu’il
transpergait a I'aide d'un couteau a lame trés étroite et tranchante, puis y insérait un os
solide, de la taille d’'un crayon de charpentier. Ce dernier était attaché a une longue

99



corde fixée, a son autre extrémité, au sommet du mat du soleil situé au centre de l'aréne.
Le but a atteindre pour 'adepte était de se libérer de cette entrave. Pour cela, il devait
faire en sorte que la peau de sa poitrine se déchire sous la traction des broches qui
transpercent sa chair, atroce épreuve qui, méme pour les plus résolus, pouvait

nécessiter de longues heures de torture. »

La pratique a depuis évolué tout de méme, car Lemon précisait que les hamegons
étaient désinfectés avec des gants chirurgicaux et la procédure était tres
méticuleusement supervisée. Les danseurs s’accrochent chacun leur tour a la fin du
Sundance, au quatriéme jour. Les femmes de la communauté peuvent pratiquer le méme
don de chair, mais ne sont pas obligées. Pour les femmes qui le désirent, c’est en haut du
bras qu’elles se font inciser et une plume d’aigle est fixée dans la chair, jusqu’a ce que la
chair se déchire par les mouvements de la danse. Lemon précisait dans son récit que
c’était des hamecons aux épaules, que des proches de la femme enlevaient en les
arrachant de sa chair. Les danseurs du soleil devaient effectuer ce don de chair au
minimum quatre fois, quatre années de suite dans les quatre points cardinaux. L'idée,
c’est de s’offrir en sacrifice et de se relier a 'arbre central, symbole de la nature, et ainsi
de se relier au grand mystére, aux entités sacrées, au grand esprit et, par conséquent, de
communier directement avec le grand créateur. C'est une priére auto-sacrificielle qui
passe par la transfixion, procédé qui consiste a traverser d’'un coup, une partie de la
chair a amputer. Cette filiation entre 'homme et la nature me rappelle également les
nattes de leurs cheveux et les tresses qu'ils font sur le « sweetgrass », le foin d’odeur, au
passage cela sent divinement bon. L'idée, c’est toujours de ne faire qu'un, avec le monde
phénoménal environnant et ainsi se relier au monde supra-sensoriel. Une fois la
Sundance terminée, les danseurs sont disposés sur des lits de sauge en continuant le
jeline et doivent raconter toutes leurs visions aux guérisseurs qui ainsi interpretent les
visions. J'aimerais aussi vous faire part de ce que j'ai pu lire concernant la législation
d’une telle pratique dans un Canada colonial. Le gouvernement canadien avec le
ministére des Affaires indiennes a eu une réelle volonté d’éradiquer ces pratiques en
persécutant les communautés qui effectuaient ce rituel, méme si officiellement la
cérémonie n’a jamais été interdite par la loi en tant que telle. Ce qui était interdit par la
loi en 1895, c’était le don de chair, le coté sacrificiel, corporel. Et de 1882 a 1940, de

nombreux agents des affaires indiennes sous 'ordre de leurs supérieurs devaient veiller

100



a ce que cette cérémonie n‘ait pas lieu, en dissuadant les communautés et en les
décourageant par une série d’argumentaires. Malgré tout, les Sundance ne se sont jamais
arrétées et beaucoup ont eu lieu clandestinement. En 1951, devant I'aveu de faiblesse, le
gouvernement a modifié I'Indian Act en abrogeant le projet de loi interdisant le don de
chair. Depuis, elles n’ont cessé d’exister et se sont méme répandues, car a I'époque, seuls
les Indiens des plaines faisaient cette cérémonie, comme le précisait le guide des
HuronWendats. D’ailleurs, je n’ai pour le moment rien trouvé sur les « dog soldiers » qui
ont remis au golit du jour la Sundance, notamment dans les communautés
algonquiennes. Nous avons pris le bus pour Longueuil et nous venons d’arriver chez
Erwann. Je me suis endormi presqu’aussitot, je n’ai plus du tout de force, si bien que

chaque geste est une épreuve, je n’ai plus qu’a me soigner...

101



102



CHAPITRE 5 :

Erwann et Montréal (Territoire Mohawks)

Jour 29 : 29 aoflit

La nuit fut compliquée, j’ai di prendre une douche chaude en plein milieu de la
nuit, car tout mon corps tremblait de froid. J'avais des sueurs, j’ai commencé a me
gargariser les amygdales avec de I'’eau salée. Ce n’est pas trés bon, mais ¢a aide a soigner
I'infection. J'ai dit a Mr.Schmoor qu’il ne devait pas s’occuper de moi, qu'il fallait qu’il
profite de Montréal, car je devais encore me reposer, je me sentais si faible, comme dans
un autre monde, et il fallait que je sois guéri pour prendre 'avion de retour a I'aéroport !
L’appartement étant tres technologique, Mr.Schmoor s’amusait a donner des ordres
avec « Ok Google ». Erwann travaille dans les jeux vidéo, c’est un univers relativement
« geek » dans lequel nous étions. Il a travaillé chez Ubisoft, Google et, actuellement, il est
chez Sony. Il s’occupe des interfaces de jeu et relie la cohérence entre les designers et les
directeurs. Mr.Schmoor a demandé a « OK Google » de me soigner, évidemment elle n’a
pas compris la requéte. Si seulement la technologie pouvait faire des miracles comme
celui-ci...

J'ai pris le temps de me renseigner sur les deux événements macabres dont le
couple d’amis de Mr.Schmoor nous a parlé, mis au grand jour qui ont révélé au peuple
canadien, la condition des Autochtones dans leur pays. Tout d’abord, la découverte en
2021-2022 de nombreuses sépultures d’enfants autochtones n’ayant pas survécu aux
pensionnats. Des milliers de sépultures d’enfants anonymes sont retrouvées a l'aide
d’un géo-radar. Et ce sont prés de 150 000 enfants qui sont passés par ces pensionnats,
les autorités estiment qu’ils sont entre 3000 et 6000 enfants qui n’en sont jamais
sortis... On ne parle méme pas de tous ceux qui ont été violés. Mais pourquoi donc tant
de pédophilie dans I'Eglise ? C’est vraiment une question qui me taraude. Est-ce I'église
qui induit des prédispositions a la pédo-criminalité ? Ou sont-ce les pédo-criminels qui
profitent de I'église pour assouvir I'innommable ? L’affaire a été trés médiatisée,
permettant aux Québécois de se rendre compte de I'horreur, mais cette prise de
conscience est récente. Une commission nationale d’enquéte a qualifié ce systéeme de

génocide culturel. Un budget de 116 millions a été débloqué par le gouvernement

103



fédéral pour aider les survivants des Premiéres Nations a retrouver, a localiser et a
commémorer leurs enfants disparus. Justin Trudeau se dit affecté par ce qui se passe
avec les peuples autochtones. Les pensionnats canadiens sont un trés sombre récit de
I'histoire canadienne dont le pays a du mal a se relever. Ensuite, le second événement
médiatisé a été la mort de Joyce Echaquan, une Atikamekw décédée a I'hdpital de
Joliette, pas loin de Montréal, un décés qui s’est produit sous les insultes des employés.
En 2020, Joyce Echaquan a filmé ses derniers instants de vie. Elle y a subi des injures et
des propos racistes juste avant de mourir. Justin Trudeau a confirmé qu'’il s’agissait d’'un
racisme systémique. Elle a appelé au secours et a crié, se tordant de douleur, les
employés 'insultaient, elle est morte quelques minutes apres. La vidéo a fait le tour des
réseaux sociaux et a choqué le Canada. Joyce a filmé cette scéne en direct, car elle n’a pas
confiance envers le systéme médical canadien, et surtout, elle a peur du racisme envers
les Autochtones. Ce cas n’est pas isolé : a travers le Canada, il y a encore énormément de
femmes autochtones qui disparaissent, qui meurent ou qui sont terrorisées par les
institutions canadiennes. C’est le cas également a Thunder Bay. Pour se rendre compte
de ces graves problématiques, il y a le documentaire « Tuer I'Indien dans le cceur de
I'enfant ». Depuis seulement trois ans, les membres du peuple canadien prennent petit a
petit conscience du drame génocidaire de leur pays, ou devrais-je dire du pays qu'’ils
occupent ! de mon coté, et en essayant tant bien que mal de me lever du lit, jestime
avoir eu le dessus sur mes courbatures et repris assez de force pour accompagner
Mr.Schmoor en ville.

On s'est ainsi baladés dans le vieux Montréal, on a traversé un jardin rempli
d'écureuils, puis nous avons rejoint Notre-Dame de Lourdes. Il y avait des prieres a
répétition qui mettaient mal a l'aise, le confessionnal était encore de rigueur et les gens
patientaient pour aller se confesser. Une lumiere s'illuminait pour dire si le
confessionnal était libre ou pas, a l'instar de certaines toilettes. L’ambiance était
vraiment étrange, certaines personnes étaient en transe a force de répéter la priere « Je
vous salue, Marie ». Tout le temps que nous étions 13, ils n’ont pas cessé une seule fois de
répéter cette priere. C'était une cérémonie trés particuliere, mais vraiment captivante.
En ressortant dans les rues, on se dit avec Mr.Schmoor qu’on croirait vraiment étre aux
USA, en tout cas dans I'esthétisme.

Nous sommes arrivés devant la basilique Notre-Dame, il y avait une chanteuse

qui interprétait Hallelujah de Léonard Cohen. J'ai eu les larmes aux yeux, je me suis

104



retenu de pleurer a gros sanglots par pudeur. Le Vieux-Montréal est vieux, comme son
nom l'indique, mais il est tout relatif, car il date tout au plus du 19° siecle. Cela semble
étrange, I'architecture va dans tous les sens, on peut avoir un déme florentin a coté
d’une tour germanique séparée par un building en miroir. C’est comme si les Européens
avaient voulu ramener tout un tas de souvenirs architecturaux de chez eux sur le
nouveau continent. M. Schmoor m’a offert une crépe, nous avons repris le métro pour
rentrer. ]'étais exténué a cause de mon angine, mais content d’avoir pu visiter une petite

partie de Montréal. Je me suis couché a 20 h 00...

Jour 30 : 30 aolit

Je me suis encore réveillé dans la nuit, j’avais froid. J’ai repris une douche chaude
pour aider mon corps a se réchauffer, puis j'ai bu un jus de citron. Le probléme qui se
posait, c’est que, chaque fois dés que je déglutis, c’est comme si des lames de rasoir
venaient inciser I'intérieur de ma gorge, c’est vraiment douloureux. Seul le lait d’avoine
trés frais me soulage, j'en bois beaucoup pour atténuer ma douleur comme un
pansement, je vais finir par avoir une voie lactée dans la gorge. Je peine a dormir, je
décide d’écouter Hallelujah de Leonard Cohen, je me dis que comme ¢a, si je I'entends
encore dans une rue de Montréal, je serais plus solide. Car avec M. Schmoor, cela fait
trois fois qu'on I'entend, et je suis ému a chaque fois au point de manquer de pleurer.
Leonard Cohen est natif de Montréal, je I'ignorais. De I'écouter une bonne fois pour
toutes, version live a Londres, m’a permis de pleurer de toutes les larmes de mon corps,
c’était libérateur. Si on me demande ce que le périple m’a apporté, je dirais que j'ai un
nouveau regard sur le feu, je vais vraiment porter attention au feu. Il est omniprésent
avec les cierges dans les églises, les feux sacrés dans les pow wow, la crémation de David
et le rituel amoureux des boites d’allumettes d’Eugénie avec toute la symbolique de la
flamme du cceur. On a fait du feu aussi pour éloigner les moustiques, il nous a protégés
parfois. Il y a des liens partout. Eugénie me cite Cocteau : « Si la maison briile,
qu’emportez-vous ? Le feu ». Elle précise que la maitrise du feu est importante dans
notre rapport au monde avec cette notion de foyer ; elle me cite la déesse grecque du feu

sacré, Hestia. Mais ma pensée divague, il faut que je dorme, je pense que je suis a bout.

Quand M. Schmoor s’est levé, on a parlé du feu. Lui, il me dit qu'il est entouré de feu;
avec son eczéma, il se sent s’exprimer de maniére cutanée par le feu. Il trouve que je suis

105



un exemple, car je maitrise mon feu intérieur que je sais canaliser méme quand je suis a
bout ou malade. En tout cas, ce qui est siir, c’est que les boucles d’oreilles en perles de la
communauté Innu achetées a Québec et symbolisant des flammes prennent tout leur

sens maintenant.

M. Schmoor est parti un peu avant moi voir une exposition photographique. Moi, je
suis allé dans Montréal, sur le chemin en direction de la maison de Léonard Cohen. J'ai
croisé un barbier qui venait de république dominicaine, il était trés sympa. A la suite de
quoi, j'ai golité des tomates de jardin Lufa, des gens qui font pousser du bio sur les toits
de Montréal, puis je me suis rendu a la maison de Léonard Cohen. Il n'y a méme pas de
plaque en hommage, rien ! C'est tres surprenant pour un artiste aussi important que lui.

Juste une petite pierre avec marqué dessus « Shalom L C ».

Je suis reparti vers le musée McCord. ]'ai vu également le buste de M. Laurin qui a
défendu la langue francaise sur le nouveau continent face a 'oppression anglaise et qui a
fait adopter la loi 101, le pere de la Charte de la langue francaise. Je constate aussi que
de nombreuses affiches sur la crise d'Oka sont mises dans la ville. M. Schmoor est en
retard, alors je commence I'exposition du musée McCord tout seul. C'est une exposition
sur le coté nomade des Algonquiens et des Inuits, et je suis surpris de voir qu'elle est
financée par Hydro-Québec ! C’est un comble, apres avoir tenté de s’installer sans
éthique sur le territoire Cree avec leurs barrages... Bref, Joséphine Bacon, poétesse
Innue, précise qu'il faut attendre « la nuit des cicatrices qui pardonnent... ». Je trouve ¢a

d’une beauté...

Je suis tombé sur une explication de la cosmogonie autochtone : il y a 6 directions
dans l'univers et la santé découle de 1'équilibre entre ces 6 directions. 4 directions
concernent la personne, le physique, l'affectif, I'intellectuel et le spirituel. S'ajoute la
cinquieme, la terre, puis la sixieme, le monde des esprits, des ancétres, des héros
mystiques, des éléments de la nature et des animaux. Guérir, c'est prendre soin de
I'équilibre de ce systeme, de cette pensée holistique. Les débuts de l'histoire de
I'humanité sont majoritairement liés au nomadisme. L'Homo sapiens était
chasseurcueilleur, se déplagant perpétuellement pour accéder aux ressources, ce qui
induit la conception d'un monde basé sur I'observation, I'adaptation et le maintien d'un

réseau de relations avec toutes les entités de l'univers, une interconnexion et une

106



sensibilité accrues. La pipe, le sac, la lampe, le jouet sont des objets vecteurs de
rencontre assurant la circulation de la parole et du langage entre les Premiéres Nations.
Les kayaks et les canots sont légers, car il faut qu'ils soient transportables. Ils ont
quelques objets rituels avec eux, des armes de chasse et des outils. Les Algonquins
disent que la forét était autrefois leurs grandes maisons, leurs pharmacies, leurs garde-
manger, leur église et leur école. Tout le monde devait porter quelque chose, méme les
enfants étaient de corvée de portage. Du thé était mis dans des poupées. Et a la fin de
I'hiver, la poupée était décousue, les Innus récupéraient le thé et le remplacaient par des
copeaux de bois. En langue Cree, le mot maison n'existait pas, car justement l'endroit ou
un Cree se trouve c’est toujours sa maison, peu importe ou il se situe sur le territoire ;
les autochtones chassaient juste ce dont ils avaient besoin, 1'ainé était chargé de dire si
les provisions étaient bonnes pour assurer l'hiver. Les ainés disaient toujours que 1'on
n’a pas le droit de tuer un animal sans savoir tout ce que tu peux faire et ce qu'il faut
faire avec. Les shamans étaient surtout la pour aider a la chasse, ils étaient loin des
préoccupations liées au développement personnel. Chez les Inuits, le phoque était
I'animal référent. Grace au phoque, ils avaient de la viande, un abri, des vétements et
méme des recouvrements de kayak. Un chasseur Cree était respecté de sa communauté
pour sa grande connaissance du terrain, de la flore, de la faune et des rituels de chasse
avec le tambour. J'ai trouvé une anecdote assez rigolote : l'intérieur des hochets est
rempli de petits plombs depuis l'arrivée des carabines a plomb. Dans une légende
atikamekw, les hommes étaient mariés a des animaux, mais ils les ont quittés. On leur
doit toujours le respect, il faut remercier les animaux et leurs sacrifices par les rituels.
Pour un Innu, les anciens étaient comme les animaux aujourd'hui ; si tu dis : « t'es
comme un animal », t'es mal vu, comme remis au rang de sauvage, alors que pour eux,
c'était un véritable honneur. Il fallait que I'homme s'adapte a la nature, pas qu'il la
domine, il fallait « se marier avec 1'univers ». Chez les Anishinabees, les crines étaient
suspendus en forét pour remercier le Grand Créateur. L'enfant a une place particuliere
chez les peuples des Premiéres Nations : ils sont tres libres et les relations qu'ils
entretiennent avec les adultes sont plus des relations de proximité et d'aide et non
d'autorité. Un enfant qui n'écoutait pas pouvait rapidement étre en danger. Avant la
cérémonie du « walking out », 'enfant ne touchait jamais le sol, il était toujours mis dans
un waspisuyan, sorte de landau portatif en bois et en tissu, mis toujours debout pour

qu'il s’habitue a voir le monde dans le bon sens. Les enfants avaient des jouets en bois

107



que construisaient leurs parents, parfois ils avaient des petits animaux en os, les enfants
regardaient leurs parents chasser. La vie dans les tentes et les tipis était stricte, chacun
avait sa place, et pour les autochtones, l'enfant était le centre de la vie. Avant sa
naissance, il est dans le ventre rond, il nait dans un tepee rond, on le réchauffe avec des
foyers circulaires et au chant du tambour circulaire. Pendant la cérémonie des nouveau-
nés, I'enfant est montré a toute la communauté et passe de bras en bras pour que la
responsabilité envers lui soit partagée. Il devient un enfant de la communauté a cet
instant. Pour le « walkin out », I'enfant est accompagné d'un ainé pour sortir du tepee
qui s'assoit avec lui et lui montre les outils qu'il aura a utiliser dans sa vie. La chasse
était tres ritualisée, période et facon de la pratiquer, jamais a la saison de la
reproduction, et toujours avec une offrande et des remerciements, car l'animal sait
qu'on a besoin de luj, il vient a nous ; c'est I'animal qui vient au chasseur et s'offre a lui.
Et pour qu'un animal fasse un tel acte, il faut que le chasseur soit digne de ce don de vie.
C'est une philosophie commune a tous les peuples autochtones. Le mot liberté n'existait
pas dans les langues autochtones. Il n'a pris sens que lorsque les colons les en ont

privés...

La suite de l'exposition concerne les pensionnats et l'assimilation forcée, sur
lesquels je ne reviendrai pas, et sur le rapport complexe des peuples autochtones face a
I'alcool. Une Micmac précise qu'il existe 4 remedes de plantes différents : le foin d'odeur
(nous brilons les pointes pour purifier le corps), le tabac (pour les prieres adressées au
feu et aux 4 directions), puis le cédre et la sauge. J'ai appris, avec horreur, que des
enfants autochtones avaient été volés pour que des familles blanches puissent les
adopter dans les années 60. Des articles de journaux témoignent de cette horreur en
précisant que les enfants métis avaient trés peu de perspectives d'avenir s'ils n’étaient
pas rapidement adoptés, c'est affreux. L'exposition était en trois parties : le savoir, le

traumatisme et la résilience.

Nous sommes allés a la boutique Cree, on a rencontré le vendeur Cree qui est aussi
tourneur/monteur pour des films, il fait des enquétes pour retrouver les corps des
enfants autochtones disparus. Il a vécu son enfance a Mistissini et son pere est de
Toronto. J'ai été choqué de voir qu'il se grillait une cigarette blonde ! Ou est donc passée

la sacralité ancestrale du tabac ?

108



Nous sommes allés manger une glace molle, mais je n’ai pas pu la finir, elle m’a
vraiment écceurée. La bouffe canadienne commence sérieusement 3 m’écceurer, méme
les pates de ce midi m’ont vraiment dégofité, je n'en peux plus de leur sauce
tomateslégumes-tofu mixée. J'ai hate de retrouver une ratatouille européenne ! Pour
contrer cette lassitude, nous sommes allés au restaurant dans un quartier francais. Il y
avait Erwann et sa chérie, Katy et son ami, puis M. Schmoor et moi. Lorsque nous
sommes arrivés, I'animateur du restaurant nous a proposé un jeu ou il fallait retrouver
des paires dans des images psychédéliques et si on trouvait les cinq paires, il nous offrait
une tournée. Evidemment, il était sGr qu’on ne trouverait pas... Nous avons mangé.
C’était un moment trés chouette, on a joué au jeu Joking Hazard. Erwann connaissait
aussi Le dilemme express, qui est tout aussi drole. On a payé le restaurant pour
remercier Katy pour tout ce qu’elle a apporté dans ce périple et aussi son ami, qui nous a
prété sa voiture pour le lendemain, Erwann, qui nous héberge et sa chérie qui le
supporte chez elle pendant ce temps... On a bien ri, méme si j’avais mal au crane a cause
du reste de I'angine blanche qui part petit a petit. Tout le monde a fini le repas avec une

creme molle, sauf moi qui en suis définitivement écceuré...

Jour 31: 31 Aolt

Mon corps a énormément sué cette nuit, il a vraiment évacué la maladie, et j'ai
enfin pu dormir vraiment. On se sent bien chez Erwann et je suis plutot satisfait de ma
nuit et de mon rétablissement. Aujourd’hui, nous allons au pow wow des Mohawks. Ce
peuple iroquois a la réputation agressive qui terrorisa les évangélistes au 17° et qui,
méme jusqu'aux années 90, terrorisait la sécurité canadienne avec I'histoire de la crise
d’Oka. Mais c’est aussi de ce peuple que provient la sainte Kateri Tekakhwika.

On devait aller chercher une voiture avec M. Schmoor pour cet aprés-midi, aupres
de I'ami de Katy, Julien. On était en retard, on s'est mis a courir comme des fous dans
Montréal. M. Schmoor m'a tracé en prenant mon téléphone pour se repérer parce qu'il
n'a plus de forfait sur le sien, et voila que je me suis retrouvé paumé dans Montréal... On
a fini par se retrouver dans l'appartement d'Erwann.

Apres avoir traversé la réserve de Kanesetake, nous avons vu une ribambelle de
magasins promouvant le cannabis, puis nous avons atteint le pow wow des Mohawks.

Cette fois, I'entrée est payante, 10 dollars ! Le cadre était magnifique, il faisait assez frais,

109



on était en bord de la riviere des Outaouais, ce qui signifie aussi une présence accrue de
moustiques, comme ils ne m’ont pas manqué, ceux-la... Déja 3 piqlres... Le cercle est
immense, il est entouré d’arbres. En revanche, il n'y a qu'un seul groupe de
percussionnistes. Le cadre est vraiment incroyable. Derriere I'Eagle staff, il y avait le
drapeau Mohawks. Un ainé a pris la parole pour prier ensemble la terre-mére, sans qui
nous ne sommes rien. Il a remercié les danseurs et les danseuses présents, vétus de
leurs regalias, en leur demandant de ressentir les vibrations de la terre mere
nourriciere. Un autre des ainés, un métis, était en déambulateur au milieu de 1'aréne,
c'est beau de continuer a étre dans les arénes des pow wow a cet age-la. Il y avait deux
drapeaux violets : 1'un était celui de la république de Kanienkeh et Kanehsatake et
'autre, celui de la confédération iroquoise ; puis le drapeau bleu avec un huit blanc qui
est celui des Métis. L'ainé continue, il parle de « prendre soin de 1'eau, prendre soin des
foréts, et ainsi, nous prendrons soin de nos enfants ». A la suite de la danse des vétérans,
il s'est mis a pleuvoir d'un coup. Les moustiques ont fui, laches comme ils sont, mais les
danseurs et danseuses Mohawks continuaient a danser et parfois ils dansaient dans le
sens inverse des aiguilles d’'une montre. C’est le premier pow wow ou je vois cette danse
dans les deux sens. En saluant les marchands que j'avais vus au pow wow des Innus,
j’apprends que le rituel de purification est lié aux 4 éléments, avec I'ormeau qui est le
coquillage de la mer symbolisant I'eau, la sauge provenant de la terre, 1'air, par la plume
qui envole la fumée, la combustion, le feu...

Mr.Schmoor a enfin trouvé sa Pocahontas, il était temps, on repart demain soir...
Une dame Mohawks m'a donné de 1'anti-moustique en prévention, elle avait vu que je
me grattais, elle était adorable. Un chanteur mohawk a chanté une série de vocalises a
cappella dans les 4 directions, puis a touché la terre et porté sa main a son cceur. Un
autre percussionniste est arrivé avec un tambour haut comme une grosse caisse et une
sorte de « krinn » ; j'ai appris qu'il était mexicain. C'étaient des Mexicains que les
Mohawks ont invités. Ils ont fait des rites et des danses azteques. L'un d’entre eux a
soufflé dans un coquillage pour 'appel du rituel. Ils se sont mis a danser au son des
tambours. Leurs danses sont beaucoup basées sur la gestuelle des jambes qui sautillent
dans plusieurs directions. Chaque danseur a un hochet, qu'il fait vibrer a chaque arrét de
tambour avec des cris aigus. Les tambours et le krinn jouent sans chant. Les Mohawks
ont décidé d'écourter la journée par une derniére danse et une remise des drapeaux, la

danse de fin. Je me suis pris une piece de bison qu'il vendait sur les étals (il faisait méme

110



de la poutine aux bisons !). Je me dis que ¢a va me faire prendre des forces, parce qu'a la
suite de I'angine blanche, je suis encore fatigué et je souffre de céphalées. C'est le
premier pow wow ou il y a plein de viande de bison a vendre. D’ailleurs, ceux qui m’ont
vendu le bison grillé venaient de la communauté de Kahnawake, I'autre communauté
iroquoise. Le bison ressemble clairement a du beeuf, mais en beaucoup plus relevé
niveau gotut. D'ailleurs, a la suite de cela, j'ai acheté a un vendeur Cree six dents de
bisons en pendentif pour toute ma famille.

On a entendu avec Mr.Schmoor le son d'une fllite au loin, on a suivi l'air bien que
I'on n'ait pas trouvé l'origine de la source sonore ; celle-ci nous a amenés jusqu'a
I'emplacement du feu sacré des Mohawks. J'ai énoncé quelques priéres silencieuses et
avec une plus grande modestie, puisque cette fois, le rite n'est pas respecté. Je n'ai pas
de tabac sur moi en offrande... Les moustiques nous ont bien allumés encore cet
apresmidi. Sur la route du retour, la brume s'agrippant a la cime des coniferes offrait un
spectacle merveilleux que Mr.Schmoor voulait absolument capter.

On s'est ensuite mis dans les bouchons montréalais, puis une fois la voiture
déposée chez Julien, nous sommes retournés chez Erwann. Nous étions exténués par
cette journée, nous allons profiter de la soirée pour organiser un peu nos valises, car

demain, c’est notre derniére journée sur le continent.

Jour 32 : ler septembre

J’ai passé une nuit assez bonne. Je suis allé a une messe orthodoxe. Quand je suis
rentré dans I'église, un prétre est venu vers moi et m’a dit que j’étais le bienvenu. J’ai pu
d’emblée noter quelques observations : lorsqu’ils font leurs signes de croix, ils vont
jusqu’au sol, leur encensoir fait du bruit. Il est muni de clochettes. Un homme récite une
priere. Tous les gens se tournent en direction de 1'encensoir qu'’ils suivent, tout le monde
est béni par l'encensoir. Ils embrassent les icones sous verre, cela me rappelle la
Roumanie. Des croyants rentrent, ils embrassent tous les 3 icones en faisant des signes
de croix. Finalement, certains font le tour des icones de I'église. Leurs symboles de la
croix du Christ sont un peu différents, ils prennent en considération un petit support
pour les pieds de Jésus, ce qui a pour conséquence une barre transversale sur le bas
dans le dessin. Ca y est, il est 10 h, les lumiéres de I'église s'allument et un carillon joue,

c'est tres beau, trés chaleureux. Le chef secoue des cierges illuminés vers les croyants,

111



les chants sont merveilleusement beaux. C'était 'anniversaire d'un jeune homme et tout
le monde a chanté pour lui. On m'a donné du pain. La messe a duré 2 h et, depuis que je
suis arrivé, il y avait des chants, donc depuis environ 2 h 30, je suis baigné dans
I'orthodoxie. Tous les textes sont chantés, méme les évangiles des apotres qui, chez les
catholiques, sont simplement lus. Je me suis retrouvé, a la fin de la messe, devant
I'ultime icOne : le prétre me regardait intensément, donc je suis allé embrasser sa main
et la croix qu'il portait. Il m'a dit « God bless you » et m'a invité a aller dans une salle en
bas. On a mangé avec tous les croyants et les prétres ainsi que I'évéque, car aujourd'hui,
c'était exceptionnel, c'était une messe particuliére pour la venue de cet évéque. ]'ai pu
parler au prétre et au diacre, ils sont adorables. On a discuté avec M. Schmoor et avec
plusieurs personnes orthodoxes, dont un jeune qui a vécu en Russie, qui vit a New York
maintenant et qui accompagnait sa tante ce matin. Il ne se dit pas forcément croyant,

mais il adore la chaleur de 'ambiance des messes, je le comprends.

Nous sommes rentrés aprés ce repas partagé, j'ai fait encore une sieste pendant que
M. Schmoor montrait les capacités du drone a Erwann. Je me demande si I'Eglise
orthodoxe a eu, comme les catholiques, cette volonté d’évangélisation qu’ont subie les
autochtones du Canada. Les pensionnats ne sont le fruit que d'une coalition entre clergé
catholique avec I'entente des anglicans, des méthodistes et presbytériens (forme de
calvinisme). On voit bien que c’est donc I'Eglise catholique et protestante qui, par un
syncrétisme odieux, a voulu taire une bonne fois pour toute, la parole des Premieres

Nations.

Finalement, je vois ces peuples autochtones comme étant les ultimes peuples liés a
I'archétype du phcenix. Cet oiseau de feu, qui, lorsqu’il s’éteint, s’enflamme de nouveau,
qui, lorsqu’on tente de le détruire, se releve toujours. A travers les feux sacrés, les
Premieres Nations envoient leurs prieres au Grand Créateur et ainsi se relévent
constamment de leurs cendres. Avec les plumes, ils cotoient le céleste et se rapprochent
du divin. Chez les autochtones, on parle d’'un oiseau-tonnerre, un oiseau immense qui
jaillit des flammes, qui a la capacité de faire tomber la pluie en percant des nuages
chargés de larmes. Il se nomme I'Oshadagea en iroquois, ou le Cullona chez les Malécites,
ou Culloo chez les Micmacs, etc. On le retrouve dans toutes les traditions autochtones, il
est omniprésent et refléte la force de ses peuples qui n'ont de cesse d’étre ancrés dans
cette volonté de vivre. En attendant, avec M. Schmoor, c’est nous qui foulons les derniers

112



m? de terre canadienne avant d’emprunter I'escalier, car cette fois, c’est nous qui allons

monter a bord d’'un oiseau-tonnerre...

..Fin...
Merci a Claudine, Sylvie, Lou et a Evelyne pour leurs relectures.

Laurent HELYE, achevé le 26/03/25. ++

113



ey g

B —
11 NATIONS OU QUEREE

@ thirokis/ Wibamk

@ Anchinabes / Anizimzet
© Mhanckw Nehrowsiv
@ Eepou/Ecnos

@ Wentsl

@ Iy

@ Wolsstigyix Wansigeaus
@ Wimay i Woran ! Mivman
@ Wran-Karlerkeniha
@ MWashagi

& It

11 CENTRES D"AMITI
AUTOCHTONES DU QUEBEC

@mmn
I
. @mmu

Warlnéa| -y

LA o SR ) witws

e Qe | B

v é‘t) St

We;‘ll'nﬂl : Vs i - | () senties
indji A : X &

G B lr-" £ e ¢ LR K A @mumnu

V.AGNeAmnsh =
il

Ilashat mak/
Manl-lltonam llnaman

® Fuanitshit ‘nntas kean /

AMNISTIE

INTERNATIONALE -

114



| 4 Eastmain v , t/n
e un“.. AN -:r \ Tracs de 1
' R TTS A -:’. R S e
7 A~ "~
P, . i i e
A 7
skaganish Nemaska : o
\ \
. ¥l & 09
; N i
, Uashat? Nz
Za:o.m:gvv\,\\.l

»

Waswanipi
[ w\« b R P it

\ OVm&miw:o S i Mistassini mmmmm%_ (
-dor f D umm
~__/ ) LacSimon f.y(\&:s
18 | Mashte\iatsh
18 |
f \”xznmmmxmr i ®

4\ 3 B Wemotagi

-

o L2 Tuque

] .\ru?nul&m 74 04
Point | ! sm (
anawa

~ S 3 // )
,,y .— m "
T
07 L_ R
' Kitigan Zibi.
s
4
. y :
fo\l Gatines w G 4 - . &)
N 0 \\&30::3_ % Sherbrooke
(>

Kahnawake + 05

m.,lsmwwm_u .1

aa

115



TRoQUOIS

ABENAQWS sturgeon / Kabasa

Le nom des Abénaquis provient des termes « Wabun » %

(lumiére blanche) et « a'Ki » (terre) pour désigner le

« peuple du soleil levant », ou « peuple de I'Est », un des

premiers peuples de la famille linguistique ulgonqmenne a enfrer en

contact avec les Européens. Lesturgeon représente la nation INVIT ¢ Ph ‘
oque / Natti

Waban-Aki. Il est le gardien de la longévité et il o une grande capacité e/ .

de résistance aux changements. Les Inuit vivent dans le Grand Nord. Au Québe, S

& leur pays est le Nunavik, c'est-a-dire « lo gronde &—
ALGONQUINS * 0urs / Makwa

2 terre ». Les Inuit sont les grands mailres de la chasse ou

. " . % phoque et c'est pourquoi ¢'est I'animal qui les représente. Les Inuit
les. A'gnnqulns font partie de |°’9’°"'d9 "“"?" des S, sont reconnus comme éfant fenaces et courageux. Les femmes sont
An!shmobeg. Cette nation est représentée par l'ours, un Dt A Oussi reconnues comme de grandes couturiéres, ayant concu des
animal des plus pacifiques auquel on accorde un respect égal a W vétements a la fois beaux et parfaitement adaptés au climat
I'humain, car on observe chez lui des comportements similaires. Les =
legendes laissent croire que |'ours était d'abord un homme, au fout MALEC“’E Tortue / Kakona ‘
début de I'histoire des Anishinabeg, mais qu'il s'est ensuite transfor-

mé en animal. La tortue est associée aux grands mythes de la
. création du monde. Lent et tenace, cet animal
ATIKAMEKW ¢ Orignal / Mos symbolise la sagesse et la perséverance de la nation
G G e s Ei s (o e e s rpule(lle, pe_uple de lo fumllle‘ulgonqmenne, qui fut ajoutée a la
liste des nations reconnue par |'Assemblée nationale du Quebec en

ek ke e Grond rigon; o8t pocoa Bom: > 1989. La nation malécite est la seull n d |
; ST 7 A : éde pos de

Malgré cela, c’est I'orignal qui est le symbole de la nation s nf:r:hqel:l 9090;:: 0
atikamekw, car ce majestueux animal était  lo base de I'économie de S P res au. Quene!
MICMACS ¢ Saumon / Plamu

ce peuple, procurant aux gens nourriture, vétements et outils.
Lo nation micmoque fait partie de la grande

famille linguistique algonquienne. La péche au
saumon a toujours fait partie du mode de vie tradition-

nel des Micmacs (ou Mi‘gmaq), qui sont reconnus comme éfant
les gens de la mer et un des premiers peuples @ avoir rencontre
les Européens.

MOHAWKS ¢ Loup / Okwaho

Les Mohawks forment une des nations
autochtones les plus nombreuses au Québec. Les ;
Mohawks sont de la famille linguistique iroquoienne et ils
pratiquaient |'agriculture au moment de |'arrivée des Européens
Les Mohawks forment encore aujourd’hui une nation puissante
tique iroquoienne, composé a |'origine d'agriculteurs et de représentée par le loup, et tout comme le loup qui gime vivre dans
chasseurs. Le nom de « Hurons » fut donné aux gens de cette nation par les régions montagneuses, les Mohawks ont une habilete
les Frangais. Ce peuple est représenté par le castor, qui est un excellent légendaire @ travailler en hauteur.

batisseur et un travailleur acharné. Les Hurons-Wendat ont développé

un savoir-faire moderne tout en sauvegardant leurs traditions. NASKAPIS * Caribou / Atihkw M
o o Les Naoskapis, peuple de la famille linguistique w

INNUS ¢ Porc-épic / Kak® algonquienne, habitent I'intérieur des terres entre

Le Innus, peuple de la famille linguistique algonquienne, la louqdro et lo taigo. Les membres de la nation

sont établis sur la Cote-Nord et le Saguenay-Lac-Saint-Jean naskapie sont regroupés dans lo communaute de

CRIS * Outarde / Nesk

Les Cris se nomment « Eeyou » ou « Eenou » dans

leur longue, de la fomille algonquienne. Leur
territoire, Eeyou-Isichee, se trouve du cété est de la
Baie-James. L'outarde symbolise la nation crie, car la chosse a
|'outarde est une activité traditionnelle trés importante pour la culture
crie et pour |'alimentation.

HURONS-WENDAT * Castor / Tsou'tayi

Le mot Wendat signifie « les gens de lile ». Les
Hurons-Wendat forment un peuple de la famille linguis-

TRoaol

et leur ferritoire se projette loin a I'intérieur des terres. Le porc-épic est le Kawawachikamach non loin de Schefferville et de la frontiere
représentant de la nation innue & cause de sa grande copacité d'adaptation, Québec-Labrador. C'est aussi le pays du caribou, un animal qui se
comme en témoigne son aclivité continue en hiver. Le porc-épic se nourrit de sitve au ceur de la vie économique, culturelle et spirituelle de
I'écorce des arbres et il est un allié en contexte de survie. cefte nafion.

116






coollLibri...

IMPRIME EN FRANCE
Achevé d’imprimer en mars 2025
chez Messages SAS
111, rue Nicolas Vauquelin - 31100 Toulouse
0531616042
www.coollibri.com






L’histoire d’un périple... Aolit 2024



